
  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

162 

 

 

Cita recomendada:  

Erbig, J. (2026). Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica.  

Revista TEFROS, 24 (1), 162-198 (trabajo original publicado en inglés en 2024, traducción al español de Emilia 

Ghelfi). DOI: https://doi.org/10.63207/tefros.v24n1.a7 

____________________________________________________________________________________ 

Revista TEFROS es una Publicación del Taller de Etnohistoria de la Frontera Sur.  

Universidad Nacional de Río Cuarto, Argentina.  

Contacto: rtefros@hum.unrc.edu.ar Página: http://www2.hum.unrc.edu.ar/ojs/index.php/tefros/index 

 

Licencia de Creative Commons Reconocimiento-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  

 

 

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de 

Sudamérica 

 

Afterlives in captivity: indigeneity and penal deportation in 

southeastern South America 

 

Sobrevidas no cativeiro: indigenidade e degredo no sudeste da América 

do Sul 

 

Jeffrey Erbig 

Latin American and Latino Studies Department, University of California, 

Santa Cruz, Estados Unidos 

Contacto: erbig@ucsc.edu - ORCID: https://orcid.org/0000-0002-9755-5015  

 
Fecha de presentación: 17 de setiembre de 2025 

Fecha de aceptación: 10 de diciembre de 2025 

 

Resumen  

Este estudio analiza las intersecciones entre el destierro y el cautiverio indígena en el sudeste de 

Sudamérica durante el siglo XVIII. Basándose en los registros sobre Lincompani, un cacique tomado 

cautivo por los españoles en la pampa y desterrado a las Islas Malvinas junto con otros presidiários, el 

artículo destaca la escala del destierro como castigo penal en la América colonial y conecta esta práctica 

con la formación de límites geopolíticos. A medida que los funcionarios coloniales desterraban a los 

criminales implicados a fronteras disputadas con rivales indígenas u imperiales y desterraban a los hombres 

indígenas cautivos de una frontera a otra, estas migraciones forzadas fortalecieron la lógica espacial 

territorializada y contribuyeron al despojo de las tierras indígenas. A partir de medio siglo de registros de 

Malvinas, el artículo analiza también las experiencias de destierro de convictos y cautivos. Se destacan las 

instancias en que ese estatus compartido de presidiario puede haber sido sustituido por o haber estado 

subordinado a distinciones étnicas, particularmente considerando la lógica de género que influyó en su 

destierro, y reflexionando sobre el relato de sus acciones plasmado en los registros coloniales. 

Palabras clave: destierro; colonias penales; cautiverio indígena; espacios de frontera; Islas Malvinas. 

https://doi.org/10.63207/tefros.v24n1.a7
mailto:rtefros@hum.unrc.edu.ar
http://www2.hum.unrc.edu.ar/ojs/index.php/tefros/index
http://../tefros%20ojs/Revista%20Tefros%20vol%2017%20N%201%202019/tefros%20ojs/Users/MAT/Users/MAT/AppData/Local/Downloads/licencia%20de%20Creative%20Commons%20Reconocimiento-NoComercial-Compartir%20Igual%204.0%20Internacional
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:erbig@ucsc.edu
https://orcid.org/0000-0002-9755-5015


  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

163 

 

Abstract  

This study analyzes intersections between penal deportation and Indigenous captivity in southeastern 

South America during the eighteenth century. Via records on Lincompani, a cacique taken captive in the 

southern borderlands of Buenos Aires and exiled to the Malvinas Islands alongside other prison laborers 

(presidiarios), it highlights the scale of penal deportation within the early Americas and connects the 

practice to the formation of geopolitical borders. As colonial officials banished purported criminals to 

borders, rather than across them, and banished male Indigenous captives from one borderland to another, 

these forced migrations reinforced territorialized spatial logics and contributed to Indigenous land 

dispossession. Drawing upon a half century of records from Malvinas, the article also analyzes convicts’ 

and captives’ experiences of penal deportation, highlighting instances when their shared status as 

presidiario may have superseded or been subordinated to ethnic distinctions, considering the gendered 

logics that shaped their banishment, and reflecting upon the narration of their actions via colonial records. 

Keywords: deportation; penal colonies; Indigenous captivity; borderlands; Malvinas-Falkland Islands. 

 

Resumo 

Este estudo analisa as interseções entre degredo e cativeiro indígena no sudeste da América do Sul 

durante o século XVIII. A partir de registros sobre Lincompani, um cacique capturado nas fronteiras 

meridionais de Buenos Aires e degredado nas Ilhas Malvinas juntamente com outros presidiários, o artigo 

evidencia a amplitude do degredo na América colonial e relaciona essa prática à formação de fronteiras 

geopolíticas. Ao degredarem supostos criminosos para as fronteiras disputadas com rivais indígenas ou 

imperiais e ao degredarem homens indígenas cativos de uma zona fronteiriça para outra, os oficiais 

coloniais reforçaram lógicas espaciais territorializadas e contribuíram para o processo de desapropriação 

das terras indígenas. Com base em meio século de registros das Malvinas, o artigo também examina as 

experiências de degredo de condenados e outros presidiários, destacando momentos em que sua condição 

compartilhada de degredado pode ter se sobreposto — ou sido subordinada — a distinções étnicas. Além 

disso, considera as lógicas de gênero que moldaram seus degredos e reflete sobre a maneira como suas 

ações foram narradas nos registros coloniais. 

Palavras-chave: degredo; colônias penais; cativeiro indígena; fronteiras; Ilhas Malvinas. 

 

Introducción 

     En los once años que Lincompani trabajó como resero en la Isla de la Soledad, la isla 

más grande del archipiélago de las Malvinas, pasó poco tiempo en su pequeño hospital. 

Es más probable que esto se haya debido más a una falta de atención médica que a una 

necesidad personal. A los 72 años, tenía una edad mucho más avanzada que aquellos con 

los que trabajaba, y solo tres años antes, en 1788, el oficial al mando de la isla lo había 

considerado “enteramente ynutil” debido a sus achaques. A pesar de esta determinación, 

Lincompani fue obligado a continuar con su trabajo y luego una caída del caballo lo dejó 

“enteramente ynabil”. El médico de la isla le diagnosticó dos costillas fracturadas y 

sangrado intermitente en uno de sus oídos, probablemente señal de un traumatismo en la 

cabeza; un año después regresó al hospital, o quizás permaneció en él, con dolor en el 

pecho debido al “porrazo q.e recivio en la lanzada”.1 

Si bien estos breves diagnósticos médicos medían el sufrimiento de Lincompani en 

una escala de productividad, una petición de clemencia de siete páginas, redactada con 

otros tres presidiarios y enviada al virrey español en Buenos Aires en 1792, brindan una 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

164 

 

imagen más completa. En esta carta, Manuel Lorenzo —que puede haber sido otro 

nombre de Lincompani— y los otros firmantes contrastaban la falta de esperanza de sus 

cadenas perpetuas con las idas y vueltas de los presidiarios que cumplían una condena 

por tiempo determinado. Habiendo pasado ya más de una década de arduo trabajo criando 

vacas y caballos en medio de los vientos azotadores y las frías temperaturas de la isla, 

estaban plagados de dolencias que creían que solo podían aliviarse en otra parte. 

Señalaban que, en todo ese tiempo, todos habían cumplido con el estricto protocolo 

militar de la isla y ninguno había cometido un delito. Expresaban su desesperación ante 

la perspectiva de vivir el resto de sus días en una isla donde hasta el oficial al mando 

reconocía que la calidad de vida “llama la atenz.n à la humanidad [de su destierro]”. Si el 

virrey solo fijaba una fecha para terminar con su castigo —pedían— la esperanza de 

finalmente reunirse con sus familias mitigaría las “tantas pensiones” con las que estaban 

viviendo.2 

A primera vista, las experiencias y acciones de Lincompani en las Malvinas se parecían 

a las de otros presidiarios. Los registros de la isla ciertamente lo mostraban de esa forma: 

como la mayoría, casi siempre era catalogado como presidiario o desterrado; durante el 

día, recorría extensas zonas de la isla para criar ganado; de noche, dormía encerrado 

dentro del presidio; recibía raciones regulares y periódicamente se presentaba ante el 

personal militar rotativo que gobernaba la isla. Sin embargo, pequeñas anotaciones 

indican una experiencia diferente. En varias listas de los presidiarios de la isla, 

Lincompani era etiquetado como un “indio pampa” o simplemente como un “indio”, lo 

que señalaba que pertenecía a un reducido grupo de cautivos indígenas desterrados en la 

isla junto con supuestos delincuentes. Como Lincompani era un cautivo, en lugar de un 

sujeto colonial que había sido arrestado, nunca había sido sometido a un proceso formal, 

su destierro no tenía fin, y fue enviado a Malvinas a los sesenta años más o menos cuando 

la mayoría de los otros presidiarios estaban entre los veinte y treinta y tantos años. El 

cautiverio de Lincompani lo privó de un expediente que aclarara su nombre e identidad a 

los administradores rotativos de la isla y a los investigadores de la actualidad. Esta 

circunstancia archivística ha contribuido a borrar esta parte de su vida de la memoria 

histórica. 

Los hombres indígenas que, como Lincompani, fueron tomados cautivos y desterrados 

a establecimientos penales han ocupado un espacio liminal entre los estudios históricos 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

165 

 

de la colonización penal y los estudios de frontera focalizados en el cautiverio indígena. 

Sin embargo, estos dos cuerpos de investigación brindan un punto de partida útil para 

comprender sus penurias. En las últimas décadas, varias investigaciones sobre 

colonización penal han revelado la naturaleza sistémica y la longevidad histórica de la 

práctica, vinculando el destierro de supuestos delincuentes con la expansión de los 

proyectos imperiales y la extracción capitalista de mano de obra y demostrando la 

persistencia de la práctica mucho después de la independencia política de los imperios 

europeos. Los estimativos varían mucho; sin embargo, la mayoría de los trabajos están de 

acuerdo en que cientos de miles de personas fueron trasladadas a América y dentro de ella 

de este modo, con números globales que alcanzan los millones.3 Estos trabajos han 

enmarcado el destierro principalmente en términos de utilitarismo imperial —como un 

medio para que las coronas europeas implementaran el orden social en las metrópolis al 

mismo tiempo que brindaban a las autoridades coloniales una fuerza laboral móvil— y se 

han centrado en el destierro desde los centros administrativos a los espacios de frontera.4 

Como resultado, la discusión sobre los presidiarios indígenas sigue siendo limitada. 

Algunos trabajos los han identificado a través de perfiles cuantitativos de presidiarios, y 

otros han analizado instancias de sujetos coloniales indígenas que fueron capturados o 

participaron en la práctica del destierro (Rebagliati, 2015, pp. 39, 49, 54; Mehl, 2016, pp. 

172-173, 210-211). No obstante, poco se ha escrito sobre la experiencia de los hombres 

indígenas una vez que eran enviados a un presidio, ya que conformaban un porcentaje 

ostensiblemente pequeño de los presidiarios, y su calidad (estatus social) documentada 

como presidiario o desterrado tendía a sustituir los marcadores étnicos o raciales en los 

registros coloniales, lo que a menudo no permitía distinguirlos de otros desterrados. 

Mientras tanto, un número cada vez mayor de estudios de frontera han analizado el 

cautiverio indígena en América. Al enfatizar el intercambio interétnico y las redes 

superpuestas de parentesco, comercio y autoridad entre agentes imperiales e indígenas, 

estas obras han prestado una mayor atención a la captura, la reubicación forzosa y la 

privación de la libertad persistentes de los pueblos indígenas a pesar de las prohibiciones 

formales de ambas monarquías ibéricas (Monteiro, 1994; Brooks, 2002; Lucaioli y Latini, 

2014; Miles, 2017; Levin Rojo y Radding, 2019; Valenzuela Márquez, 2017). Algunos 

investigadores calculan que hasta cinco millones de indígenas americanos fueron 

esclavizados, aunque los recuentos hemisféricos tienden a derivar de los estudios en 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

166 

 

lengua inglesa referidos a la Norteamérica continental y el Caribe, con menos atención a 

las tierras bajas de Sudamérica (Ethridge y Shuck-Hall, 2009; Gallay, 2009; Rushforth, 

2012, p. 9; Reséndez, 2016, pp. 5, 324; Bialuschewski y Fisher, 2017, p. 2).5 Con el foco 

en el despojo de la tierra y la distribución de cautivos a individuos o familias coloniales, 

el destierro y el uso de cautivos para trabajo de la corona ha recibido poca atención y, 

cuando se lo menciona, ha tendido a aparecer como un epílogo de los relatos centrados 

en las tierras de origen de los cautivos e individuos que permanecieron en espacios de 

frontera.6 Es probable que esta tendencia derive de los desafíos metodológicos de conectar 

registros archivísticos de cautivos fragmentados y geográficamente dispersos. Los 

registros coloniales que conciernen a los sitios de captura tienden a estar ubicados en 

archivos o colecciones diferentes de los registros relacionados con los sitios de destierro 

y a menudo en países diferentes, lo que dificulta rastrear a los cautivos a lo largo de sus 

trayectos (Erbig y Latini, 2019, pp. 254-259). Este desafío es particularmente intenso 

cuando se considera la tendencia que tienen los escritores coloniales de reemplazar las 

categorías étnicas con las de calidad y asignarles nombres católicos comunes, ocultando 

de este modo sus orígenes. 

Este estudio aborda el destierro de los cautivos indígenas en el Río de la Plata. Examina 

la lógica colonial que apuntaló la práctica junto con la experiencia individual y colectiva 

de los cautivos, sus compañeros de destierro y sus comunidades de origen. Considerar 

juntos a cautivos y otros presidiarios revela la intersección de migraciones que, con 

mucha frecuencia, se conceptualizan de un modo separado y nos permite repensar los 

supuestos habituales. El destierro no fue solo una estrategia utilitaria para hacer cumplir 

la ley de la metrópolis y adquirir mano de obra colonial; a través de la reubicación forzada 

tanto de presos como de cautivos, fue también un medio para producir una jerarquía de 

espacios de orden colonial, desde ciudades establecidas hasta asentamientos fronterizos 

de reciente formación y tierras que estaban más allá del control de una determinada 

jurisdicción. La construcción de espacios coloniales implicaba la vigilancia y el castigo 

de sujetos plebeyos, inconformistas y cada vez más racializados, cuyo castigo por medio 

del destierro los hacía una encarnación sometida de la soberanía colonial en fronteras en 

disputa. A su vez, el destierro de cautivos indígenas llevado a cabo por funcionarios 

coloniales constituía un doble ejercicio de soberanía y posesión de la tierra: su captura 

era una afirmación de la autoridad colonial sobre personas que estaban fuera de las 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

167 

 

jurisdicciones coloniales, y su reubicación forzosa era una forma de usar sus cuerpos para 

reclamar otras tierras en disputa. De este modo, al tomar cautivo a Lincompani, las 

autoridades españolas coloniales reclamaron el derecho a vigilar las fronteras que estaban 

en disputa con sus parientes, y al desterrarlo a las Malvinas, buscaron simultáneamente 

transformarlo en un sujeto colonial y reforzar los reclamos españoles sobre el archipiélago 

frente a Gran Bretaña. 

La biografía de Lincompani es fundamental no solo para comprender la lógica colonial 

del destierro, sino también por el significado que se deriva de sus acciones documentadas. 

Los desterrados aparecen consistentemente en los registros coloniales españoles de las 

Islas Malvinas desde 1766 hasta 1810 y, a veces, en procesos judiciales, correspondencia 

militar, y registros administrativos del continente sudamericano. La dispersión de estos 

registros en archivos provinciales y nacionales de la Argentina y Uruguay, así como en el 

Archivo General de Indias en España, dificulta el análisis de sus experiencias. Sin 

embargo, en conjunto, permiten establecer relatos narrativos del cautiverio de 

Lincompani y las experiencias entramadas de los presidiarios, indígenas o de otros 

orígenes. Estas historias individuales y colectivas ilustran las ambigüedades de los 

registros coloniales —en particular, las formas de registrar, nombrar y clasificar— y las 

dificultades de rastrear a los cautivos indígenas a través de un aparato colonial 

policéntrico. No obstante, prestar atención a este corpus de documentos hace posible la 

consideración de vidas en gran medida borradas de la memoria a través del destierro y la 

fragmentación archivística y, a su vez, facilita marcos analíticos que no terminan en el 

momento de la captura o la sentencia, aun si tienen como resultado relatos holográficos 

(Van Deusen, 2017). La vida de los cautivos indígenas continuó después del momento de 

su captura y sus relaciones con otros desterrados revelan tanto solidaridad como 

antagonismo en el panorama de respuestas a sus problemas compartidos. 

 

De cacique a presidiario 

Lincompani fue capturado por las autoridades coloniales españolas en 1780, cuando 

con un acompañante llamado Valerio viajaba a Luján, un asentamiento ubicado unos 75 

kilómetros al oeste de la ciudad de Buenos Aires, en busca de un tratado de paz con el 

virrey.7 Este no fue su primer encuentro significativo con los españoles, ya que las 

tolderías que estaban bajo su autoridad habían participado de una expedición conjunta 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

168 

 

contra los tehuelches en 1770 y habían ratificado un tratado de paz con los españoles al 

año siguiente.8 Más aún, las tolderías de Lincompani se encontraban en el camino entre 

Buenos Aires y Salinas Grandes –unos salares que eran muy importantes para la creciente 

economía ganadera de la ciudad— y, por lo tanto, tenían interacciones regulares con 

oficiales militares, comerciantes y colonos.9 Si bien los registros administrativos 

españoles brindan pocos detalles sobre la detención de Lincompani, incluyen el motivo 

que tuvo el virrey para dar la orden de que fuera puesto bajo custodia. Después de 

consultar con oficiales militares, administradores y elites de los asentamientos cercanos 

y de tomar testimonio a un excautivo, el virrey concluyó que el pedido de paz de 

Lincompani era una táctica para “adormecer nuestra vigilancia y entorpecer nuestras 

medidas [defensivas]”.10 Señaló un conflicto en curso con las tolderías cercanas como 

evidencia del engaño del cacique, aunque lo más probable fuera que aquellas en cuestión 

no estuvieran bajo el liderazgo de Lincompani. Decidió que no convenía “concederles 

tregua […] aun cuando aquellos caciques, sin ejemplar, procediesen de buena fé, y con la 

debida fidelidad” y determinó que las leyes y costumbres existentes que regían las 

relaciones interétnicas en la región “á la verdad no se entienden”. En cambio, resolvió 

priorizar las leyes “precisas, y naturales de la propia defensa”.11 Meses después, el 

Consejo de Indias de España confirmó la decisión del virrey, sosteniendo que no tenían 

”principios bastantes para discernir la fuerza de estos pactos” y reiterando las sospechas 

sobre el engaño de Lincompani.12 Sin embargo, los funcionarios españoles ofrecieron 

poca justificación para la detención y el destierro de Lincompani y Valerio, y el virrey 

apenas señaló que se quitaría “así de entre los indios uno de los mas vaqueanos 

caciques”.13 La naturaleza oportunista del destierro de Lincompani a las Malvinas es 

especialmente clara cuando se considera que el virrey y su consejo de guerra declararon 

unánimemente que buscarían la paz con las tolderías de la pampa el año siguiente, una 

decisión que la corona española consideró “prudente” (Levaggi, 1995, p. 716). 

El uso del destierro como castigo penal fue una práctica generalizada en la expansión 

ultramarina iberoamericana y la administración colonial, y una amenaza omnipresente 

para los sujetos imperiales, en particular los hombres plebeyos. Al igual que otros 

gobiernos imperiales europeos, España y Portugal desterraron colectivamente a cientos 

de miles de supuestos delincuentes al extranjero o entre sus distintas colonias y decenas 

de miles de ellos fueron desterrados hacia o desde América o entre distintos lugares de la 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

169 

 

región (Coates, s/f; De Vito, 2018, pp. 68-73). Los estudios que han intentado calcular la 

escala se han centrado en los desterrados (degregados en portugués) expulsados del 

continente ibérico a América o, en el caso de Hispanoamérica, de Nueva España a 

presidios en sus fronteras del norte, en la cuenca del Caribe o las Filipinas (Cáceres 

Menéndez y Patch, 2006, pp. 367-371; Souza Torres, 2013, p. 148; Mawson, 2013, pp. 

716-717; Mehl, op. cit., pp. 24-25, 277-278; Coates, op. cit.). El creciente recuento de las 

redes geográficas de destierro, en particular en el sur de Sudamérica, indica que estos 

números fueron más elevados que los supuestos originalmente (Cordero Fernández, 2017; 

De Vito, op. cit., pp. 73-77; Gomes Lessa, 2018). Más aún, el destierro se cruzaba con 

otras redes de migración forzada, ya que era una forma para que los funcionarios 

coloniales castigaran a los afrodescendientes esclavizados acusados de rebeldía u otras 

ofensas, o para que desarraigaran a los cautivos indígenas como ocurrió con Lincompani 

y Valerio.14 En muchos establecimientos de los espacios de frontera en el sur de 

Sudamérica, los presidiarios vivían junto a familias campesinas que habían sido forzadas 

u obligadas a migrar de España o de otras partes de Hispanoamérica como parte de los 

proyectos de asentamiento de la época de los Borbones (Poska, 2016, pp. 135-170; Punta, 

1997, pp. 219-224). 

En el sudeste de Sudamérica, el destierro y la construcción de la frontera fueron 

prácticas concomitantes durante la última mitad del siglo XVIII y ambas derivaron del 

deseo colonial de lograr un nuevo orden espacial en la región. Mientras que, durante 

mucho tiempo, las geografías legales imperiales y los centros de población se habían 

limitado a los corredores costeros y ribereños, rodeados por comunidades indígenas 

autónomas, los funcionarios iberoamericanos comenzaron a avanzar reclamos de 

soberanía sobre tierras del interior continental y las poblaciones que vivían en ellas 

(Erbig, 2020, pp. 12-38). Las cambiantes geografías administrativas influyeron tanto en 

el proceso como en los destinos del destierro. La formación del Virreinato del Río de la 

Plata en 1776 centralizó la administración colonial española de la región en Buenos Aires, 

puso a numerosos distritos bajo su jurisdicción y los organizó en unidades administrativas 

más localizadas, como los cabildos (Lynch, 1958, pp. 62-89). Como cada cuerpo 

jurisdiccional tenía la capacidad de desterrar, surgieron sistemas descentralizados y 

paralelos de justicia.15 En muchos casos, el destierro era un asunto relativamente local y 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

170 

 

los individuos condenados eran expulsados de una determinada jurisdicción en lugar de 

a un destino particular. 

Casos de destierro fuera de la jurisdicción de un distrito se producían junto con otros 

en los cuales el acusado era sentenciado a un proyecto de obras públicas o a un presidio. 

Este patrón se asemejaba al de otras partes de la América española y portuguesa, y 

probablemente explica el uso a menudo intercambiable de los términos desterrado y 

presidiario en los registros coloniales.16 Algunos presidios estaban cerca de centros 

administrativos, por ejemplo, Buenos Aires y Montevideo, sin embargo, la mayoría 

estaban ubicados en fronteras disputadas. La mayoría de los desterrados por las 

autoridades coloniales de Buenos Aires eran enviados a sitios costeros fortificados como 

Maldonado al norte (en disputa con los portugueses); pequeños asentamientos como 

Carmen de Patagones, Puerto Deseado y Floridablanca al sur sobre la costa patagónica 

(en disputa con los aucas y los tehuelches); y establecimientos en islas militares como 

Martín García (en disputa con los portugueses) y Puerto de la Soledad en las Islas 

Malvinas (en disputa con Gran Bretaña). (Mapa 1) Unos pocos desterrados eran 

destinados a ubicaciones más distantes como Fernando Póo (hoy en día Bioko, Guinea 

Ecuatorial) y Filipinas.17 En estas instancias, la institución que emitía la sentencia —fuera 

un cabildo, un juez de distrito, un gobernador, un tribunal de la audiencia, un alcalde, un 

oficial militar, un funcionario eclesiástico, o cualquier otro— determinaba la duración del 

destierro, mientras que el virrey, en general, elegía el destino y a veces modificaba o 

agregaba castigos (Rebagliati, op. cit., pp. 43-44). En otras instancias, los administradores 

locales desterraban a individuos a fuertes fronterizos de reciente construcción en los 

límites de su jurisdicción, y así la geografía del destierro creció a la par de los intentos de 

territorialización.18 

 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

171 

 

 

Mapa 1. Asentamientos y sitios de destierro. Los administradores en los asentamientos coloniales 

(puntos) desterraban a los supuestos delincuentes a numerosos destinos (estrellas) en toda la región. Los 

presidios junto a la frontera sur de Buenos Aires (rectángulos con banderas) eran a la vez sitios de 

destierro y lugares donde los cautivos indígenas eran canalizados hacia los sistemas penales.  

 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

172 

 

Si las trayectorias de los desterrados replicaban y reforzaban las geografías 

jurisdiccionales, sus supuestos delitos demuestran aún más cómo los funcionarios 

coloniales solían usar el destierro para controlar el movimiento de personas y propiedad. 

Sobre la base de registros administrativos de las Islas Malvinas y de Martín García, que 

se encuentran en el Archivo General de la Nación en Argentina, hubo aproximadamente 

1000 hombres desterrados a estos dos lugares —250 al primero y 750 al segundo—, entre 

1766 y 1810. Aunque los registros de las islas no identifican los supuestos delitos de 

aproximadamente la mitad de los desterrados, robo, contrabando, vagancia y deserción 

—a menudo envueltos en la misma descripción— representaban aproximadamente la 

mitad de los casos en los que se identificaba un delito, de un total de aproximadamente 

250. Los crímenes violentos (asesinato, crímenes que causaban muerte o lesiones) eran el 

siguiente grupo significativo, con unos 84 casos, y el resto incluía casos de disidencia 

sexual (sodomía, adulterio, cohabitación, bigamia), violencia sexual (sexo con un menor, 

violación), y categorías generales (excesos, desobediencia).19 La comparación de estos 

números con los de la cárcel capitular en Buenos Aires, el centro de detención por el que 

la mayoría de los desterrados penales pasaban antes de ser enviados a Malvinas o Martín 

García, revela un patrón similar. De 1776 a 1783, 1555 personas estuvieron presas allí, 

de las cuales un 25 % había sido acusado de robo, un 25 % de asesinato, un 10 % de 

transgresiones contra las normas sexuales, un 10 % de violar el orden público y el resto 

de una variedad de ofensas o por medios extrajudiciales (Rebagliati, op. cit., pp. 49-50). 

La preponderancia de castigos por delitos contra la propiedad, que generalmente 

implicaban la extracción o el traspaso no autorizado de ganado, coincidían con los 

esfuerzos coloniales de promover la cría y proliferación del ganado bovino como 

propiedad privada o del estado. Del mismo modo, los castigos por vagancia tendían a 

apuntar a hombres y comunidades de paso y móviles, muchos de los cuales habían 

migrado de otros centros de población y eran considerados vagos y revoltosos por los 

funcionarios coloniales. En 1789, por ejemplo, el cabildo de la ciudad de Santa Fe ordenó 

a los jueces de distrito “la persecucion y exterminio de todos los ladrones y gente 

pernisiosa” y ofreció mandarlos a cualquier establecimiento que el virrey considerara 

adecuado. Al año siguiente, el cabildo expulsó a familias que habían llegado de Córdoba 

y Santiago del Estero por ser “vagas y pernisiosas”,  ya que se habían asentado sin 

autorización oficial.20 El gobernador de Buenos Aires emitió una orden similar en 1750, 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

173 

 

al igual que el virrey en 1770.21 El destierro de hombres acusados de robo o vagancia era 

una elección lógica para los administradores, puesto que el principal trabajo asignado a 

los desterrados en Martín García y las Malvinas era la introducción y cría de ganado, una 

tarea que no solo era físicamente extenuante, sino que se basaba en la experiencia en 

estancias. Desde una perspectiva administrativa, servía al doble propósito de hacer que 

los dos sitios coloniales fueran materialmente viables y de reformar a aquellos 

condenados por robo o vagancia a través del trabajo manual forzado. Esta creencia en la 

rehabilitación a través del trabajo derivaba de la noción de la época de los Borbones de 

que la laboriosidad era una condición del honor masculino, que se usaba para vigilar y 

explotar el trabajo de los hombres plebeyos incluso en un contexto de escasez de empleo 

(Lipsett-Rivera, 2019, pp. 79-107). 

El aparato administrativo colonial que forjó las geografías del destierro se impuso 

sobre una geografía indígena mucho más amplia en la región. A pesar de los reclamos 

realizados por los administradores coloniales, hasta fines del siglo XVIII, la mayor parte 

del Virreinato del Río de la Plata siguió siendo territorio indígena. Las cadenas de 

asentamientos coloniales estaban rodeadas por comunidades indígenas autónomas —

incluyendo los llamados pampas, serranos [o pampas serranos], aucas y ranqueles al sur 

y al oeste de Buenos Aires; aucas y tehuelches más al sur en la Patagonia; charrúas y 

minuanes al norte de Montevideo y al este de Santa Fe y Corrientes; abipones y mocovíes 

entre Santa Fe, Corrientes, Santiago del Estero y Córdoba; diaguitas y calchaquíes cerca 

de Tucumán; y mapuches y pehuenches cerca de Mendoza— quienes controlaban 

efectivamente las regiones rurales. (Mapa 1) En lugar de estar organizadas en torno de 

estos rótulos étnicos, que eran clasificaciones coloniales, las comunidades indígenas 

tendían a estar estructuradas en torno a tolderías bajo el liderazgo de uno o varios 

caciques. Lincompani, por ejemplo, compartía el liderazgo con otro cacique conocido 

como Cachegua (Nacuzzi, 1994, pp. 139-140). Las relaciones políticas entre tolderías 

eran dinámicas, en gran parte, debido a redes de larga distancia de intercambio cultural y 

económico, y sus acercamientos a los asentamientos coloniales derivaban de patrones de 

diplomacia indígena de larga data en la región.22 

Los desterrados llegaban a los espacios de frontera como presidiarios o en compañías 

de blandengues, que patrullaban las tierras entre asentamientos y a menudo atacaban 

tolderías (Molina, 2013, pp. 26-27; Alemano, 2017; Fradkin, 2014). Mientras tanto, los 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

174 

 

desertores militares de estas zona de frontera y los hombres indígenas capturados en las 

incursiones coloniales eran trasladados a fuertes en otros rincones del virreinato, 

siguiendo un patrón evidente en toda América en ese momento.23 Listados de la cárcel 

capitular de Buenos Aires y de Martín García confirman la presencia de hombres 

indígenas que parecen haber llegado a través del cautiverio.24 Desterrar cautivos 

indígenas era una práctica colonial que tenía profundas raíces en la región. Por ejemplo, 

ya en 1629, el gobernador de Buenos Aires pidió autorización real para desterrar cautivos 

del Chaco a Brasil (Peña, 1916, p. 187). Hacia el siglo XVIII, los esfuerzos coloniales por 

establecer un control territorial unilateral sobre el interior del continente convirtieron el 

traslado forzoso de indígenas en un elemento central de las políticas de los espacios de 

frontera, las cuales fueron un precedente de las campañas genocidas llevadas a cabo por 

ejércitos republicanos en el siglo XIX. Con el tiempo, el cautiverio y el destierro se 

convirtieron en uno de los principales medios a través de los cuales los pueblos indígenas 

autónomos fueron incorporados a los sistemas de dominación colonial y estatal. 

El destino de los cautivos indígenas dentro de los sistemas coloniales de castigo 

dependía en parte del género percibido y la edad del individuo. Siguiendo un patrón de 

castigo ejercido contra los sujetos imperiales, las mujeres y los niños indígenas 

enfrentaban con más frecuencia el enclaustramiento en la casa de recogidas de Buenos 

Aires o eran distribuidos entre las familias de elite como criadas; en cambio, los hombres 

indígenas eran enviados a las obras públicas o desterrados a presidios distantes o galeras. 

Esta bifurcación basada en el género y la edad buscaba explotar la mano de obra indígena, 

minar su reproducción y separar a los hombres cautivos de los sujetos coloniales que eran 

mujeres. También derivaba de las nociones coloniales españolas de que las mujeres y los 

niños podían reformarse a través de la tutela católica (Aguirre, 2006; Sarmiento, 2016, 

pp. 156-198; Erbig, op. cit., pp. 137, 145-146). En parte por esta razón, ellos fueron 

enviados en muchas instancias a las misiones jesuíticas guaraníes en Paraguay, como 

ocurrió en 1728, cuando milicias guaraníes de las misiones al parecer secuestraron 

mujeres y niños charrúas cerca de Corrientes.25 Del mismo modo, en 1745, cuando 

fuerzas españolas tomaron 96 cautivos de tolderías cercanas a Luján, asociadas con un 

cacique llamado Calelián, enviaron a las mujeres y los niños a las misiones mientras que 

trasladaron a los hombres al presidio de Montevideo y luego a bordo de El Asia, un barco 

con destino a España. Poco después de embarcados, los hombres protagonizaron un 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

175 

 

levantamiento en el que tomaron brevemente el alcázar del navío; al ser finalmente 

rodeados, se arrojaron al mar antes de que la tripulación los pudiera reducir.26 Cinco años 

después, una de las esposas de Calelián, Leonarda, escapó de las misiones a Santo 

Domingo Soriano con otra mujer y un niño. Según las autoridades locales, estaban 

coordinando con varios colonos españoles el regreso a la pampa cuando su plan fue 

descubierto.27 

Aunque los cautivos constituían un pequeño porcentaje de los desterrados, el uso del 

destierro como una estrategia política y un medio de castigo los vuelve fundamentales 

para entender su lógica. Desde la perspectiva de los funcionarios coloniales, el destierro 

formaba parte de un esfuerzo más amplio para eliminar a los vecinos indígenas y reclamar 

sus tierras. Esta relación es evidente en la amenaza usada comúnmente de “exterminar” a 

los pueblos indígenas que se negaban a someterse a las autoridades coloniales 

iberoamericanas o ceder sus tierras. Si bien las definiciones actuales de exterminar 

enfatizan la idea de una matanza a gran escala, hasta el siglo XIX, su principal significado 

tanto en español como en portugués era “echar, excluir fuera de los términos” de una 

provincia o reino, un significado derivado de las raíces latinas ex— (“fuera”) y terminus 

(“límite”). Los diccionarios contemporáneos lo marcaban como un sinónimo de 

desterrar.28 Por lo tanto, cuando, en 1801, el líder de una comisión española a las tolderías 

minuanas amenazó con “exterminar [su] raza tan maligna, inhumana, y perjudicial”, esto 

significaba tanto matar como sacar del territorio, acciones que los españoles llevaban a 

cabo simultáneamente.29 Del otro lado de los Andes, cuando el gobernador de Chile 

escribió a la corona en 1767 que buscaba “aniquilar” a los mapuches que se resistían a 

los asentamientos coloniales, se refería a que lo haría “sacándolos a todos de sus tierras i 

distribuyéndolos por el reino [...] i distribuyendo a las mujeres i párvulos por las haciendas 

del reino” (Barros Arana, 1884, pp. 237-238). Aunque aniquilar significa explícitamente 

“reducir algo a nada”, aquí también el mecanismo para lograrlo era la expulsión de sus 

tierras. 

El cautiverio y el destierro fueron sumamente disruptivos para las alianzas multiétnicas 

que caracterizaban la organización social indígena en los espacios de frontera, ya que las 

relaciones personales estructuraban el paisaje político. Por esta razón, no es de extrañar 

que los funcionarios coloniales usaran el destierro como una estrategia y que los parientes 

de los cautivos lucharan por su regreso. La frontera sur de Buenos Aires, compartida por 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

176 

 

serranos, aucas, ranqueles y otros pueblos indígenas —denominados colectivamente 

“pampas” en muchos registros coloniales— es ilustrativa en este aspecto. Entre la década 

de 1760 y principios de la de 1780, las relaciones entre los funcionarios coloniales, los 

colonos y los habitantes de las tolderías cercanas fluctuaba entre la paz y el conflicto. Los 

asentamientos recién formados, la militarización de los espacios de frontera, los cambios 

en las alianzas interétnicas y los ataques coloniales generaban con frecuencia malones 

indígenas, mientras que las siempre cambiantes condiciones económicas y las periódicas 

crisis ambientales tenían como resultado una competencia por los recursos (Mandrini, 

2014; Punta, 2001, pp. 164-165, 169). En medio de estas relaciones cambiantes, 

numerosos caciques fueron tomados cautivos y enviados a Montevideo o Malvinas, al 

igual que Lincompani. Por ejemplo, un cacique llamado Flamenco colaboró con cuerpos 

de milicias españolas desde, por lo menos, 1759, negoció la paz entre el asentamiento 

español de Luján y las tolderías cercanas en 1765, participó en un malón contra un nuevo 

asentamiento en Magdalena en 1768, trató de formar un asentamiento cerca de El Zanjón 

en 1769 y protestó por los ataques contra los tehuelches en los que participaron las 

tolderías de Lincompani en 1770.30 Durante este último incidente, fue arrestado por los 

españoles y encarcelado en Buenos Aires. Al año siguiente, fue desterrado a Malvinas 

donde permaneció hasta 1778, cuando fue transferido a Montevideo. Flamenco regresó a 

Buenos Aires en 1784, por orden del virrey, para servir como guía en una expedición 

contra las tolderías.31 

El cautiverio de los líderes indígenas a menudo provocaba que sus parientes exigieran 

su regreso o tomaran represalias. Después del encarcelamiento de Flamenco, su hijo 

Antuco se dirigió a los funcionarios coloniales en varias ocasiones, solo para terminar 

tanto él como otros cuatro cautivos retenidos y enviados también a Malvinas.32 En 1774, 

cuando un cacique ranquel llamado Toroñan fue a Buenos Aires con decenas de familiares 

a vender artesanías en los mercados de la ciudad, fueron apresados y desterrados a 

Montevideo. El virrey declaró a Toroñan y otros veinte hombres “presidiarios” y ordenó 

que cumplieran sentencias de por vida en los fuertes de la ciudad. Permitió que el 

gobernador de Montevideo determinara a dónde enviar a las siete mujeres que también 

fueron tomadas cautivas. Otros ranqueles pidieron en repetidas oportunidades que los 

funcionarios españoles devolvieran a Toroñan y sus compañeros por lo menos hasta 1781, 

y luego se negaron a hacer la paz con los españoles hasta que los cautivos fueran 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

177 

 

reintegrados a sus tierras.33 Ninguna de las demandas recibió como respuesta la 

restitución en esta instancia particular, pero, no obstante, formaron parte de un patrón más 

amplio de relaciones en los espacios de frontera, ya que el regreso de otros cautivos 

llevados a Buenos Aires fue una característica común en los procesos de pacificación en 

la región (Aguirre, op. cit., pp. 6-7). En toda el área, se dio una dinámica similar, incluido 

en 1754 el caso de tres abipones de la región del Chaco desterrados a Montevideo, en el 

que la presión de los familiares obligó a que los vicegobernadores de Santiago del Estero 

y Santa Fe facilitaran su regreso (Lucaioli, 2011, p. 284). 

 

Sobrevivir al destierro 

Nueve años después de llegar a Malvinas, Lincompani fue bautizado, y solo dos 

semanas después, Valerio también lo fue. Los registros relacionados con sus bautismos, 

que incluían correspondencia entre los oficiales al mando de la isla y el virrey en Buenos 

Aires, brindan información limitada respecto de las circunstancias de estos eventos. La 

fecha de los bautismos —11 de enero de 1789 para Lincompani, y 25 de enero de 1789 

para Valerio— fue en domingo, lo que indica que el sacramento fue una demostración 

pública como parte de la misa semanal de la isla. Con motivo de su bautismo, cada uno 

recibió un nombre católico: Lincompani fue llamado Pedro Apóstol Juan Lincompani, y 

Valerio, Pedro Apóstol Joseph Valerio.34 El significado del evento para todos los 

involucrados es más oscuro y requiere cierta especulación. Los oficiales militares de la 

isla y el virrey lo presentaron como una evidencia de la incansable labor del capellán 

instalado allí y el uso del rótulo étnico “pampas” a lo largo de estos informes subraya una 

narrativa de conquista espiritual. Sin embargo, estos registros no hablan de las 

motivaciones o la coerción que llevaron a Lincompani y a Valerio a recibir el bautismo 

en ese momento en particular, una década después de su llegada o la importancia del 

nuevo nombre para los dos hombres. 

La cuestión de recibir un nuevo nombre es particularmente importante, tanto por su 

simbolismo como por los obstáculos que plantea para identificar a Lincompani y Valerio 

en los registros históricos. Aunque el significado exacto de Lincompani no es claro, los 

registros del siglo XVIII y los diccionarios del siglo XIX sugieren que “Lincon” puede 

haber significado ‘grillo’ y “pani” puede haber significado ‘resplandor’ (Hernández, 

1836., p. 35; Barbará, 1879, p. 102). Lincon era un nombre usado para referirse a varios 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

178 

 

caciques en la pampa en ese momento, lo que sugiere que puede haber sido también un 

marcador de estatus o linaje. Que Lincompani quedara relegado como apellido y que, a 

partir de ese momento fuera considerado como Pedro Juan era significativo, ya que lo 

marcaba como un sujeto católico en lugar de una autoridad indígena. El cambio en los 

nombres registrados también obstaculiza la identificación y la interpretación de sus 

acciones durante su cautiverio. El nombre de Lincompani fue inscripto en registros de 

Malvinas en una gran cantidad de formas, entre ellas, “Lincompagni”, “Licon Pagni”, 

“Lincon Pagny”, “Licon Sagny”, “Lorenzo Licompani”, “Sirco Pagni”, y posiblemente 

“Manuel Lorenzo”. Esta variedad de nombres fue similar al caso de otros caciques de la 

pampa y presidiarios de Malvinas y el bautismo solo agravó la ambigüedad.35 

Incluso los funcionarios coloniales tenían problemas para hacer coincidir los nombres 

con una persona, y su confusión tuvo importantes consecuencias. En una carta al 

gobernador de Montevideo en 1793 respecto de una lista de presidiarios indultados, el 

virrey sugería que Lincompani debía de ser “el que denomina VS Santiago Pani, pues no 

hallo qual otro pudiera sèr de dhos yndultados; bien que su verdadero actual nombre ès 

el de Manuel Lorenzo Maria de la Soledad, seg.n Relacion que me pasò aquel Ministro 

de Haz.da en 22 de Nov.re de 91”.36 Un expediente penal de 1780 revela, en cambio, que 

Santiago Pani era un indígena que había sido condenado por homicidio.37 Más aún, el 

listado citado por el virrey distinguía a Lincompani de Manuel Lorenzo María de la 

Soledad y marcaba que la fecha de bautismo de Lorenzo había sido el 1 de enero de 1791, 

dos años después del de Lincompani.38 Del mismo modo, una lista de presidiarios de 

mayo de 1791 distinguía a Lincompani, Santiago Pani y “Manuel Lorenzo” como 

personas distintas con diferentes fechas de llegada —Manuel Lorenzo y Lincompani en 

enero y febrero de 1780, respectivamente, y Santiago Pani en 1783— y listados anteriores 

de 1781 y 1782 distinguían a “Lorenzo Yndio Pampa” del “Yndio Pampa Linco Pagni”.39 

Una carta de enero de 1780 del oficial al mando en Malvinas al virrey confirmaba la 

llegada de un “Yndio Pampa Lorenzo” ese mes, mientras que el a menudo citado cacique 

Lorenzo (también conocido como Calpisquis) permaneció en la pampa hasta 1784 y un 

“indio Lorenzo” supuestamente estaba detenido en el presidio de Montevideo en 1786.40 

Estas fuentes parecen indicar que la fusión de “Lorenzo” y “Lincompani” ocurrió en 

Malvinas, aunque algunos registros militares de la pampa indican que “Lorenzo 

Licompani” era un nombre que se le había adjudicado a él antes de su destierro.41 Por su 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

179 

 

parte, a menudo Valerio aparecía como “José Valerio” o “Joseph Balerio” hasta recibir su 

nombre bautismal. 

Esta ambigua forma de nombrar impregnó los registros históricos relacionados con 

Lincompani y, por extensión, los estudios históricos que intentaron dar cuenta de sus 

acciones antes del destierro. Los estudios de las últimas tres décadas, al replicar la 

ortografía de documentos históricos o de otras investigaciones históricas, lo han llamado 

“Lincopagni”, “Linco Pangui”, “Lincon Pangui”, “Linco Pagni”, “Licon Pagni”, 

“Lincopán”, o simplemente “Lincón”.42 Esto a veces ha llevado a confusión sobre si 

ciertas acciones adjudicadas a su padre fueron en realidad suyas (Hux, 1993, p. 38). Se 

evidencian patrones similares cuando se consideran los rótulos usados para describirlo, 

que van desde rótulos étnicos, como pampa, auca y ranquel, a términos que marcan 

indigeneidad y estatus, por ejemplo, indio y cacique. En otros estudios, se han discutido 

en detalle las ambigüedades, los orígenes coloniales y la importancia geográfica de los 

rótulos étnicos en la región, pero vale la pena señalar que, con la llegada de Lincompani 

y otros cautivos a Malvinas, el único rótulo étnico usado para marcarlos fue “pampa”, 

que se usó intermitentemente junto con el rótulo racial “indio”. El marcador de liderazgo, 

cacique, desapareció por completo (Nacuzzi, 2005; Giudicelli, 2018; Erbig y Latini, op. 

cit., pp. 259-264). Esta individualización y disociación discursiva de sus parientes —los 

rótulos ya no significaban a quién representaba, sino, en cambio, destacaba su 

indigeneidad— coincidieron con la transformación de su nombre a través del bautismo y 

la subordinación de su estatus étnico al de presidiario o desterrado. 

La transformación discursiva de cacique a presidiario apunta a un estatus compartido 

entre Lincompani y otros presidiarios a través de la experiencia del destierro. Más allá 

del origen étnico o las circunstancias de su destierro, los presidiarios trasladados a 

Malvinas tenían un conjunto compartido de tareas, seguidas por rutinas similares y 

enfrentaban las mismas restricciones (Pike, 1983., pp. 20-25; Benton, 2010, pp. 181-182). 

El principal trabajo que se exigía a los presidiarios en Malvinas era cuidar y criar ganado 

en la Isla de la Soledad, una tarea que, a veces, los alejaba de las barracas militares en el 

Puerto de la Soledad. (Mapa 2) Al enviar a Lincompani y Valerio a Malvinas, el virrey en 

Buenos Aires recomendó esta tarea precisamente.43 Sin embargo, por la noche, se exigía 

a los presidiarios que regresaran a su cuartel y permanecieran allí hasta la mañana. No 

volver al anochecer era, en el mejor de los casos, un motivo para la sospecha y, en el peor, 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

180 

 

según causas criminales formadas en la isla, evidencia de culpabilidad y una ofensa 

punible.44 Los registros existentes ofrecen pocos detalles respecto de las rutinas 

semanales, aparte de la misa de los domingos por la mañana, pero es probable que el resto 

de los días estuvieran ocupados con actividades de pastoreo. Hay poca evidencia para 

verificar hasta qué punto se aplicaban estas rutinas, aunque dan muestras de una estructura 

de vigilancia. Por ejemplo, algunos presidiarios que estaban en buenos términos con los 

funcionarios de la isla eran nombrados capataces y quedaban a cargo de otros. Algunas 

investigaciones de delitos que ocurrieron en la isla e involucraron a presidiarios indican 

que el capataz estaba a cargo de reunir a los presidiarios a su mando y que este individuo 

pasaba la noche en una habitación adyacente al cuartel principal de los presidiarios.45 En 

estos breves fragmentos de información, cautivos indígenas como Lincompani aparecían 

junto a otros presidiarios, compartiendo el mismo cuartel, satisfaciendo las mismas 

expectativas y siendo tomados como fuentes de la misma información. 

 

 

Mapa 2. “Plano de las Yslas Maluinas” (1769). El establecimiento militar español de Puerto de la 

Soledad (letra A, bien a la izquierda) estaba ubicado en la Isla de la Soledad junto a la Bahía de la 

Anunciación (letra B). El ejército de España tenía información detallada respecto de las costas, aunque 

demostraba poco conocimiento del interior de la isla, donde los presidiarios solían trabajar. Fuente: 

España. Ministerio de Cultura y Deporte. Archivo General de Indias, MP-BUENOS_AIRES, 82BIS. 

Disponible digitalmente en PARES: https://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/description/16879 

 

https://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/description/16879


  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

181 

 

Más allá de sus rutinas, requisitos y expectativas compartidos, existían diferencias 

entre las experiencias de los cautivos indígenas y las de los presidiarios condenados por 

los tribunales coloniales. Las distinciones comenzaban con las sentencias, ya que las más 

largas para los sujetos imperiales —indígenas o no— eran de diez años, mientras que casi 

todos los cautivos indígenas eran trasladados sin limitaciones de tiempo o procesos 

legales. En el caso de Malvinas, solo hubo algunas excepciones a esta regla: un 

adolescente de trece años que fue condenado por sodomía, un hombre paraguayo acusado 

de ser ladrón reincidente, dos hombres acusados de espiar para enemigos indígenas y un 

sujeto indígena acusado de infidencia.46 Los dos primeros casos fueron construidos sobre 

la base de diferentes lógicas coloniales —las nociones católicas de conducta sexual 

normativa y la noción patologizante de criminalidad incorregible—, pero los restantes 

constituían delitos contra el gobierno colonial en apoyo de pueblos indígenas autónomos. 

Una forma de ver estos últimos casos, en particular la severidad del castigo ejercido, es 

considerarlos delitos de traición contra el gobierno colonial en oposición a delitos contra 

individuos. Esto, combinado con la integración de los cautivos indígenas a los sistemas 

coloniales de autoridad a través del destierro, sugiere que el destierro no solo era un medio 

para controlar a los sujetos imperiales, sino un esfuerzo por ejercer la soberanía colonial 

castigando a individuos asociados con gobiernos rivales. Sin embargo, el ejercicio de la 

soberanía a través del destierro individual se limitaba a los rivales indígenas, ya que los 

registros de los establecimientos penales y las instituciones judiciales coloniales no 

indican el mismo trato para los prisioneros capturados en conflictos con rivales europeos. 

Si bien la sospecha hacia los extranjeros, es decir, los sujetos portugueses, motivó 

numerosos casos de destierro, esas instancias tendieron a tener como resultado la 

expulsión fuera de un asentamiento o jurisdicción, en lugar de un destierro a un destino 

penal.47 

Las diferencias entre los cautivos indígenas y otros presidiarios también son evidentes 

cuando se consideran las demandas y experiencias espirituales y culturales. Mientras que 

casi todos los presidiarios se identificaban a sí mismos como católicos cuando se los 

interrogaba durante los juicios penales y cuando eran llamados como testigos, 

Lincompani y otros cautivos de la región de la pampa fueron bautizados años después de 

llegar a Malvinas, lo que sugiere una resistencia o reticencia hasta ese punto. Las 

investigaciones sobre el tráfico transatlántico de esclavizados africanos también brindan 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

182 

 

herramientas para especular respecto de la comprensión que Lincompani y otros cautivos 

tenían de su situación.48 Al igual que muchos cautivos de África forzados a subir a los 

barcos de esclavos, el viaje marítimo de muchas semanas a bordo de un bergantín a 

Malvinas y la consiguiente desaparición de la línea costera pueden haber confrontado a 

Lincompani no solo con los mareos, sino también con la desorientación geográfica y 

espiritual de una persona cuya vida entera y cuyo mundo sociopolítico estaban escindidos 

del mar. Esta desorientación presumiblemente habría persistido debido a los escasos 

recursos de la isla: había lo necesario para administrar los sacramentos católicos, pero es 

probable que Lincompani haya tenido problemas para llevar a cabo sus propias prácticas 

espirituales una vez separado de su tierra natal y privado de sus recursos. Del mismo 

modo, el anhelo de reunirse con sus parientes, expresado en su petición al virrey, puede 

haberse visto aumentado por el escaso número de compañeros indígenas en la isla. Su 

destierro coincidió con el de Valerio —llegaron juntos, fueron bautizados casi al mismo 

tiempo y fueron indultados por el mismo orden—, pero parece que no se dio con el de 

ningún otro pampa aparte de Manuel Lorenzo. Dada la ambigüedad de los nombres y los 

rótulos étnicos no queda claro si eran o no la misma persona o si habrían compartido 

alguna afinidad. Si bien Valerio casi siempre aparecía junto a Lincompani en los registros 

de Malvinas, a menudo con una simple anotación “yd.m en todo”, generalmente no 

ocurría lo mismo con Manuel Lorenzo. 

Además de la construcción de significados culturalmente situados que pueden haber 

dado forma a la comprensión que Lincompani y otros cautivos indígenas tenían de su 

situación, la etnicidad parece haber marcado a veces divisiones entre presidiarios. En la 

noche del 9 de abril de 1803, mientras estaban en sus barracas, un presidiario llamado 

José Fontán apuñaló a otro llamado Pasqual Valladares, que murió poco después. En una 

investigación posterior, numerosos presidiarios testificaron que la pelea había comenzado 

cuando Valladares, un pardo de Montevideo, se acercó un fogón donde Fontán estaba 

secando sus medias y le dijo de mala manera: “reniego de los Tapes que no son 

agradecidos”. Fontán que aparentemente era un tape respondió: “habla conmigo amigo?”, 

a lo que supuestamente Valladares replicó: “no hablo con vm. y si hablara fuera lo 

mismo”, y se acercó a Fontán. Para el momento en que los otros presidiarios los frenaron, 

Fontán ya le había infligido a Valladares una herida mortal.49 La confesión de Fontán 

presentó una versión de los hechos ligeramente diferente. Además de afirmar que 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

183 

 

Valladares lo había amenazado antes ese día mientras estaba metiendo algunos caballos 

en el corral y que la puñalada ocurrió en defensa propia con el cuchillo de Valladares, 

relató un intercambio de palabras diferente. Según Fontán, Valladares había dicho: “estos 

Yndios no sirven sino para mugeres aqui”, a lo que él replico “pues yo aqui no vengo para 

ser muger, sino para pagar mi delito”.50 La invocación de tape, un rótulo étnico usado a 

menudo como sinónimo de guaraní, y la femineidad como insultos entre los presidiarios 

apuntan a una economía del honor masculino mediada por la etnicidad percibida de la 

persona. Ser presidiario era estar deshonrado, y la restauración de la calidad de la persona 

dependía del desempeño de una conducta honorable a través del trabajo manual asociado 

con la masculinidad plebeya, es decir, el cuidado del ganado. No queda claro si los 

insultos de Valladares derivaron de un supuesto más amplio entre los presidiarios sobre 

el deshonor de los cautivos indígenas o la femineidad; sin embargo, estas divisiones 

marcarían un desafío adicional para Fontán, Lincompani y otros.51 

Esta individualización y alienación hacen que las acciones posteriores de Lincompani 

y otros cautivos pampas en Malvinas sean totalmente destacables. Si bien el rol de 

Lincompani como líder político o intermediario en la pampa podría sugerir que hablaba 

español, la competencia cultural necesaria para sobrevivir como presidiario 

probablemente le fuera más esquiva. Parece que él y otros necesitaron años para descubrir 

cómo manejarse con los escasos recursos disponibles para los presidiarios. Aunque, 

durante casi una década, apenas figuraron en los registros de la isla, luego fueron 

bautizados e hicieron numerosos pedidos de clemencia real, todo en un lapso de tres o 

cuatro años. Una petición de este tipo —redactada con otros presidiarios en su último año 

en la isla— señala que la comandancia les debía tres meses de vino del cuartillo que 

gozaban por “las fatigas de estanciero y empajador” y que, cuando las provisiones eran 

escasas, les retenían las raciones. En la petición, solicitaban que la deuda del gobierno 

fuera pagada en dinero o en ropa, y el gobernador militar de la isla recomendaba su 

remuneración en especies y dinero impreso.52 ¿Qué representa esta repentina propensión 

a redactar peticiones escritas en el estilo de un sujeto suplicante? Quizás Lincompani y 

los otros se congraciaron con este oficial al mando en particular, lo que les permitió que 

sus peticiones fueran registradas y enviadas al virrey, o tal vez habían desarrollado el 

conocimiento lingüístico y legal requerido para formular una petición. Del mismo modo, 

la naturaleza colaborativa de la petición de clemencia y el reconocimiento de una 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

184 

 

experiencia común entre presidiarios condenados “sin tiempo” revela la formación de 

vínculos a lo largo de los años. En lugar de la “muerte social”, su adaptación, su resiliencia 

y sus vínculos recién formados indican la construcción activa de mundos sociales en 

medio del alejamiento de sus comunidades de origen, las condiciones perniciosas de su 

destierro y la crisis del olvido.53 

Cualquiera que fuera el caso, los años que mediaron entre la llegada de Lincompani a 

Malvinas y su pedido de liberación estuvieron caracterizados por la violencia cotidiana. 

Pocos registros de Malvinas señalan la espectacular violencia asociada con otros 

contextos de falta de libertad, pero la larga duración de su destierro y el perpetuo requisito 

de que trabajara a pesar de su avanzada edad eran, no obstante, anormales, debilitantes y 

traumáticos. Su estado de discapacidad no era una anomalía, sino un resultado predecible 

dadas las circunstancias de su castigo. Lincompani no fue el único que sufrió de esta 

forma, ya que Pedro Pablo Suárez, que estaba cumpliendo una condena a cadena perpetua 

por haber espiado supuestamente para enemigos indígenas, fue hallado moribundo en la 

playa en las afueras de Puerto de la Soledad y afirmó que había sido atropellado por un 

carro de bueyes en un pantano cercano.54 Otros presidiarios terminaron en el hospital de 

la isla: algunos murieron allí, a causa de escorbuto, sífilis, dolencias respiratorias, mala 

salud mental y achaques, problemas que apuntan a una mala alimentación, trabajo arduo 

y una falta de cuidado general.55 

Incluso la elección de Malvinas como destino implicaba una carga indebida para los 

presidiarios. Era uno de varios destinos penales regionales para presos y cautivos, pero 

su ubicación lejos de la costa lo convertía en un lugar de castigo excepcionalmente aislado 

y particularmente penoso en la mente de los contemporáneos. El clima extremo y los 

vientos azotadores eran mencionados con frecuencia en los pedidos de traslado de los 

presidiarios, cuando citaban que las condiciones climáticas eran debilitantes o, como 

mínimo, obstáculos para su recuperación.56 Los comandantes militares de la isla tenían 

quejas similares, y señalaban también las tormentas que hacían volar los techos de sus 

edificios, las infestaciones de ratas, y la escasez general de leña.57 Por su parte, los 

funcionarios coloniales en el continente aplicaban el destierro a Malvinas como un castigo 

especialmente severo que podía rehabilitar la calidad de una persona; sin embargo, 

ocasionalmente reconocían los efectos perjudiciales de residir allí.58 Ni a Lincompani ni 

a los otros cautivos indígenas enviados a Malvinas se les otorgó la posibilidad de traslado, 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

185 

 

al menos no hasta que aprendieron la cultura legal de las peticiones, los indultos y la 

clemencia. No fue sino hasta que suplicó a la soberanía colonial española que su 

sufrimiento se visibilizó. 

 

Conclusión 

Quizás la lesión de Lincompani podría haberse evitado, ya que el virrey en Buenos 

Aires le había otorgado un indulto más o menos en la misma época de su caída. El motivo 

preciso para el indulto es en cierta forma ambiguo. Un registro de presidiarios en 

Malvinas señalaba que el virrey había tenido clemencia con Lincompani y otros dos 

presidiarios en 1791 “por ser ynd.s”. Sin embargo, Lincompani fue excluido de la lista de 

los que regresarían al continente en 1792, lo que llevó al virrey a emitir otra orden para 

su libertad ese año. Esta segunda orden incluía a su compañero de larga data, Valerio, que 

no estaba registrado en el indulto original y que había muerto en algún momento de 

1791.59 El virrey explicó que el gobierno colonial había estado investigando los casos de 

presidiarios que no habían tenido proceso judicial y de los que el oficial al mando de la 

frontera sur de Buenos Aires había podido brindar información aclaratoria. Lincompani 

debía ser enviado a Montevideo y permanecer allí. Esta segunda orden tampoco tuvo 

efecto, ya que la rotación de comandantes militares había llevado a confusión sobre a 

quién exactamente se le ofrecía el indulto, de modo que el virrey preguntó por la demora, 

y emitió una tercera y una cuarta orden al año siguiente.60 Dos años después de su caída 

y del indulto inicial, y catorce años después de poner un pie en Malvinas, Lincompani 

parece haber vuelto a tierra firme, puesto que el comandante de la isla confirmó su 

embarque en octubre de 1793 y el virrey documentó su llegada a Montevideo en 

diciembre. Ambos documentos lo llamaban “Manuel Lorenzo” si bien citaban la orden de 

1792 de liberar a “Lorenzo Licompani”. Supuestamente fue liberado, aunque los registros 

no indican dónde o qué ocurrió con él después de eso.61 

Aunque el destierro en Malvinas abarcó solo una parte de la vida de Lincompani, no 

puede desligarse de un contexto más amplio de esfuerzos coloniales por tomar la posesión 

de la tierra y ejercer la soberanía sobre pueblos indígenas autónomos. En lugar de servir 

como un epílogo a los relatos de diplomacia interétnica e intercambio en los espacios de 

frontera, el destierro fue parte integral de los esfuerzos por crear y expandir territorios de 

derecho colonial, y los espacios carcelarios constituyeron sitios de individualización y 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

186 

 

subyugación. Reunir colecciones de archivos que comúnmente se tratan de forma aislada 

revela conexiones entre distintas fronteras, ya que cautivos o supuestos delincuentes de 

un sitio se transformaban en colonos sin libertad en otros. Poner el foco en las 

experiencias de migración forzada de los cautivos a los presidios permite una 

comprensión más profunda de los esfuerzos coloniales de racialización, etnificación e 

indianización más allá de los sitios tradicionales de estudio como las misiones, las 

ciudades o los pueblos de indios. El contenido de los expedientes de Malvinas también 

lleva a entender de un modo más profundo la agencia indígena, ya que los cautivos 

forjaban vínculos con otros en las islas para sobrevivir y encontrarle un sentido a su 

situación. Independientemente de su valor para el análisis, la vida de Lincompani es 

importante y si bien la unión de fragmentos documentales produce una narrativa ambigua, 

desafía el borrado archivístico que tuvo como resultado su destierro. 

El contenido y la estructura de los archivos de destinos penales como Malvinas 

plantean ciertos límites a esta línea de investigación. El castigo y el dolor generaron 

rastros de papel, pero se necesita hacer especulaciones cuando se considera la naturaleza 

cotidiana de la violencia o las acciones y experiencias de los cautivos más allá del 

sufrimiento. Del mismo modo, la bifurcación de los cautivos según su género percibido 

y edad —los hombres adultos eran enviados a presidios, y las mujeres y los niños eran 

destinados a centros urbanos o misiones— genera desafíos para considerar sus 

experiencias dentro de un marco colectivo. Más aún, Puerto de la Soledad fue uno de un 

puñado de presidios ubicados en archipiélagos alejados de las líneas costeras 

continentales y sin población local, lo que vuelve necesaria la consideración de otros 

sitios y regiones. En el sudeste de Sudamérica, los cautivos indígenas también eran 

enviados comúnmente a Montevideo, una ciudad colonial con una ciudadela adyacente, 

y en toda América los sitios precisos de destierro influyeron en las experiencias de los 

cautivos y las oportunidades de las que dispusieron. 

Tanto las Islas Malvinas como las prácticas desarrolladas a fines del siglo XVIII siguen 

estando profundamente entretejidas con las relaciones interétnicas en la región. Aunque 

España abandonó el archipiélago a principios del siglo XIX, charrúas que parecen haber 

sido desterrados de Uruguay participaron en un levantamiento contra el gobierno 

británico de las islas en 1834, mientras que el gobierno argentino envió al menos cien 

mapuches, qom, wichís y mocovíes a la guerra contra Gran Bretaña por las islas en 1982 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

187 

 

(Erbig, op. cit, p. 138, 204; Chico, 2016). Durante la invasión de la Argentina a las tierras 

indígenas en la segunda mitad del siglo XIX, miles de cautivos fueron enviados a Martín 

García, Carmen de Patagones, y otros sitios, donde se separó a las familias según el 

género y la edad. Posteriormente el gobierno reclutó a los hombres para el ejército, 

mientras que forzó a las mujeres y los niños a la servidumbre doméstica en familias de 

elite en Buenos Aires y otras partes, apartándolos de sus parientes. Mientras tanto, la 

Argentina desterró a supuestos delincuentes de los centros urbanos a establecimientos 

penales como Ushuaia, que estaba firmemente en tierras indígenas (Papazian y Nagy, 

2010; Kerr, 2020, pp. 30-37; Edwards, 2021). Los pueblos indígenas de la Argentina y 

Uruguay siguen luchando por su reconocimiento, y el acceso y control de sus tierras, 

mientras que los inmigrantes indígenas enfrentan innumerables modos de exclusión 

social. Estos hechos y condiciones nacieron todos de la lógica colonial respecto de la 

posesión de la tierra, la soberanía y la indigeneidad. Como el destierro ha llegado a 

significar la migración forzada a través de las fronteras de los Estados-nación, es 

necesario recordar que el destierro a los espacios de frontera fue parte integral de su 

invención y de las nociones territorializadas de soberanía e inclusión que dan forma a la 

práctica de hoy. 

 

Agradecimientos 

El autor quisiera agradecer a Pablo Álvarez Cabello, Claudio Barrientos Barría, 

Cristián Castro García, Jessica Delgado, Ana Díaz Burgos, Karen Graubart, Denisa 

Jashari, Carina Lucaioli, Juan Carlos Medel, Jaime Pensado, Paul Ramírez, Ana Sánchez 

Ramírez y Sylvia Sellers-García por sus comentarios a los borradores de este artículo. 

Estoy agradecido por las sugerencias brindadas por los revisores anónimos del artículo y 

por los editores de Atlantic Studies y de la Revista TEFROS.  

La investigación para este artículo fue financiada por el American Council of Learned 

Societies; la University of California, el Institute for Social Transformation y el 

Committee on Research de Santa Cruz; y el Kellogg Institute for International Studies de 

la University of Notre Dame. 

 

 

 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

188 

 

Traducción 

Este artículo ha sido traducido por Emilia Ghelfi. Versión original: Erbig, J. (2024) 

Afterlives in Captivity: Indigeneity and Penal Deportation in Southeastern South America 

Atlantic Studies 21, 3, 394-418. https://doi.org/10.1080/14788810.2023.2205977 

Los editores de la Revista Tefros adecuaron las citas y referencias bibliográficas según 

las normas de la misma.  

 

Referencias bibliográficas 

Aguirre, S. (2006). Cambiando de perspectiva: cautivos en el interior de la frontera. 

Mundo Agrario. Revista de estudios rurales, 7(13), 1-16. 

Alemano, M. E. (2015). La prisión de Toroñan: Conflicto, poder y “araucanización” en la 

frontera pampeana (1770-1780). Revista TEFROS, 13(2), 27-55. Recuperado de: 

https://www2.hum.unrc.edu.ar/ojs/index.php/tefros/article/view/330 

Alemano, M. E. (2017). Los Blandengues de la Frontera de Buenos Aires y los dilemas 

de la defensa del Imperio (1752-1806). Fronteras de la Historia, 22(2), 44-74. 

Recuperado de: https://doi.org/10.22380/20274688.104.  

Alioto, S. L. (2011). Indios y ganado en la frontera: La ruta del río Negro (1750-1830). 

Rosario, Argentina: Prohistoria. 

Alzate García, A., Ermer, J., Gray, M., Howe, L., Lopera Mena, G., Mansilla, J., Premo, 

B., Solis, G., Uribe, V. y Aguilar de Santana, S. (s. f.). Domains: The Colonial Spanish 

America Digital Jurisdictions Project. Recuperado de: https://arcg.is/0mXDH9. 

Anderson, C. (2018). Introduction: A Global History of Convicts and Penal Colonies. En: 

Anderson, C. (ed.), A Global History of Convicts and Penal Colonies (pp. 1-35). Londres, 

Inglaterra: Bloomsbury Academic. 

Araujo, A. L. (2015). Black Purgatory: Enslaved Women’s Resistance in Nineteenth-

Century Rio Grande do Sul, Brazil. Slavery & Abolition, 36(4), 568-585. Recuperado de: 

http://dx.doi.org/10.1080/0144039X.2014.1001159.  

Barbará, F. (1879). Manual ó vocabulario de la lengua pampa y del estilo familiar. 

Buenos Aires, Argentina: Imprenta y Librería de Mayo de C. Casavalle. 

Barros Arana, D. (1884). Historia jeneral de Chile, vol. 6. Santiago de Chile, Chile: 

Rafael Jovier. 

https://doi.org/10.1080/14788810.2023.2205977
https://www2.hum.unrc.edu.ar/ojs/index.php/tefros/article/view/330
https://doi.org/10.22380/20274688.104
https://arcg.is/0mXDH9
http://dx.doi.org/10.1080/0144039X.2014.1001159


  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

189 

 

Benton, L. A. (2010). A Search for Sovereignty: Law and Geography in European 

Empires, 1400-1900. Nueva York, United States: Cambridge University Press. 

Bialuschewski, A. y Fisher, L. D. (2017). New Directions in the History of Native 

American Slave Studies. Ethnohistory, 64(1), 1-17. 

Bluteau, R. (1728). Vocabulário Português e Latino, vol. 3. Coimbra, Portugal: Colégio 

das Artes da Companhia de Jesus. 

Boccara, G. (2007). Los vencedores: Historia del pueblo mapuche en la época colonial. 

Traducción Diego Milos. San Pedro de Atacama, Chile: Línea Editorial Instituto de 

Investigaciones Arqueológicas y Museo. 

Borucki, A. (2011). The Slave Trade to the Río de la Plata, 1777–1812: Trans-Imperial 

Networks and Atlantic Warfare. Colonial Latin American Review, 20(1), 81-107. 

Bracco, D. y López Mazz, J. M. (2006). Charrúas, pampas y serranos, chanáes y 

guaraníes: La insurrección del año 1686. Montevideo, Uruguay: Linardi y Risso. 

Brooks, J. (2002). Captives & Cousins: Slavery, Kinship, and Community in the 

Southwest Borderlands. Chapel Hill, Estados Unidos: University of North Carolina Press. 

Brown, V. (2009). Social Death and Political Life in the Study of Slavery. The American 

Historical Review, 114(5), 1231-1249. 

Brown, V. (2020). Tacky’s Revolt: The Story of an Atlantic Slave War. Cambridge, Estados 

Unidos: Harvard University Press. 

Bryant, S. (2014). Rivers of Gold, Lives of Bondage: Governing through Slavery in 

Colonial Quito. Chapel Hill, Estados Unidos: University of North Carolina Press. 

Bulkeley, J. y Cummins, J. (1743). A Voyage to the South Seas, in the Years 1740-1. 

Londres, Inglaterra: Jacob Robinson. 

Cáceres Menéndez, B. y Patch, R. W. (2006). “Gente de Mal Vivir”: Families and 

Incorribible Sons in New Spain, 1721-1729. Revista de Indias, 66(237), 363-392. 

Chambouleyron, R. (2015). Recrutamento e degredo na Amazônia seiscentista. En: 

Cardoso, A., Bastos, C. A. y Silva Nogueira, S. M. (eds.), História militar da Amazônia: 

guerra e sociedade (séculos XVII–XIX) (pp. 73-84). Curitiba, Brasil: Editora CRV. 

Chico, J. (2016). Los Qom de Chaco en la guerra de Malvinas. Una herida abierta. Na 

Qom na LChaco so halaataxac ye Malvinas. Nque’emaxa saimiguiñe. Resistencia, 

Argentina: Cospel. 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

190 

 

Coates, T. J. (2002). Convicts and Orphans: Forced and State-Sponsored Colonizers in 

the Portuguese Empire 1550-1755. Stanford, Estados Unidos: Stanford University Press. 

Coates, T. J. (2014). Convict Labor in the Portuguese Empire, 1740-1932. Leiden, 

Holanda: Brill. 

Coates, T. J. (s. f.). Portuguese Empire: Convicts and their Labour. Recuperado de: 

https://web.archive.org/web/20190124041914/http://convictvoyages.org/expert-

essays/convicts-and-their-labour-in-portugal-and-the-portuguese-empire 

Conrad, P. (2021). The Apache Diaspora: Four Centuries of Displacement and Survival. 

Filadelfia, Estados Unidos: University of Pennsylvania Press. 

Cordero Fernández, M. (2017). Destierro a la isla de Juan Fernández a fines del siglo 

XVIII: Civilización, corrección y exclusión social. En: Valenzuela Márquez, J. (ed.), 

América en diásporas: Esclavitudes y migraciones for- zadas en Chile y otras regiones 

americanas (siglos XVI–XIX) (pp. 439-467). Santiago, Chile: Red Internacional del Libro 

Editores. 

Cramaussel, C. (2014). Forced Transfer of Indians in Nueva Vizcaya and Sinaloa: A 

Hispanic Method of Colonization. En: Barr, J. y Countryman, E. (eds.), Contested Spaces 

of Early America (pp. 184-207). Filadelfia, Estados Unidos: University of Pennsylvania 

Press. 

Crivelli Montero, E. A. (1991). Malones ¿Saqueo o estrategia? El objetivo de las 

invasiones de 1780 y 1783 a la frontera de Buenos Aires. Todo es Historia, 283, 6-32. 

Crivelli Montero, E. A. (2013). Pactando con el enemigo: La doble frontera de Buenos 

Aires con las tribus hostiles en el período colonial. Revista TEFROS, 11(1-2), 1-58. 

Recuperado de: https://www2.hum.unrc.edu.ar/ojs/index.php/tefros/article/view/267  

De Vito, C. G. (2018). The Spanish Empire, 1500–1898. En: Anderson, C. (ed.), A Global 

History of Convicts and Penal Colonies (pp. 65-95). Londres, Inglaterra: Bloomsbury 

Academic. 

Diccionario de autoridades, vol. 3. (1732). Madrid: Real Academia Española. 

Dubois, L. (2004). A Colony of Citizens: Revolution & Slave Emancipation in the French 

Caribbean, 1787-1804. Chapel Hill, Estados Unidos: Publicado para el Omohundro 

Institute of Early American History and Culture, Williamsburg, Virginia, por University 

of North Carolina Press. 

https://web.archive.org/web/20190124041914/http:/convictvoyages.org/expert-essays/convicts-and-their-labour-in-portugal-and-the-portuguese-empire
https://web.archive.org/web/20190124041914/http:/convictvoyages.org/expert-essays/convicts-and-their-labour-in-portugal-and-the-portuguese-empire
https://www2.hum.unrc.edu.ar/ojs/index.php/tefros/article/view/267


  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

191 

 

Edwards, R. C. (2021). A Carceral Ecology: Ushuaia and the History of Landscape and 

Punishment in Argentina. Oakland, Estados Unidos: University of California Press. 

Erbig, J. A., Jr. (2020). Where Caciques and Mapmakers Met: Border Making in 

Eighteenth-Century South America. Chapel Hill, Estados Unidos: University of North 

Carolina Press. 

Erbig, J. A., Jr. y Latini, S. (2019). Across Archival Limits: Colonial Records, Changing 

Ethnonyms, and Geographies of Knowledge. Ethnohistory, 66(2), 249-273. 

Ethridge, R. y Shuck-Hall, S-M. (eds.). (2009). Mapping the Mississippian Shatter Zone: 

The Colonial Indian Slave Trade and Regional Instability in the American South. Lincoln, 

Estados Unidos: University of Nebraska Press. 

Fradkin, R. O. (2014). Las milicias de caballería de Buenos Aires, 1752–1805. Fronteras 

de la Historia, 19(1), 124-150. Recuperado de: 

https://revistas.icanh.gov.co/index.php/fh/article/view/205.  

Fuentes, M. J. (2016). Dispossessed Lives: Enslaved Women, Violence, and the Archive. 

Filadelfia, Estados Unidos: University of Pennsylvania Press. 

Gallay, A. (ed.). (2009). Indian Slavery in Colonial America. Lincoln, Estados Unidos: 

University of Nebraska Press. 

Giudicelli, C. (ed.). (2018). Luchas de clasificación: las sociedades indígenas entre 

taxonomía, memoria y reapropiación. Rosario, Argentina: Prohistoria. 

Gomes Lessa, A. (2018). Exílios meridionais: O degredo na formação da fronteira sul da 

América portuguesa (Colônia do Sacramento, Rio Grande de São Pedro e Ilha de Santa 

Catarina, 1680-1810). Río de Janeiro, Brasil: Arquivo Nacional. 

Hardy, J. D., Jr. (1966). The Transportation of Convicts to Colonial Louisiana. Louisiana 

History, 7(3), 207-221. 

Hartman, S. (2008). Venus in Two Acts. Small Axe: A Caribbean Journal of Criticism, 

12(12), 1-14. 

Hernández, Juan A. (1836). Diario de la expedicion contra los indios Teguelches. En: De 

Angelis, P. (ed.), Colección de obras y documentos relativos a la historia antigua y 

moderna de las provincias del Río de la Plata (pp. 34-60). Buenos Aires, Argentina: 

Imprenta del Estado. 

Herzog, T. (2004). Upholding Justice: Society, State, and the Penal System in Quito, 

1650-1750. Ann Arbor, Estados Unidos: University of Michigan Press. 

https://revistas.icanh.gov.co/index.php/fh/article/view/205


  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

192 

 

Hux, P. M. (1993). Caciques Puelches Pampas y Serranos. Buenos Aires, Argentina: 

Marymar. 

Johnson, L. L. (2011). Workshop of Revolution: Plebeian Buenos Aires and the Atlantic 

World, 1776-1810. Durham, Estados Unidos: Duke University Press. 

Jones, E. (2017). Enslaved and Convicted: Criminal Transportation as Punishment during 

British Amelioration, 1823–1834. Tesis, New York University. 

Kagan, S. (1976). Penal Servitude in New Spain: The Colonial Textile Industry. Tesis, 

City University of New York. 

Kerr, A. E. (2020). Sex, Skulls, and Citizens: Gender and Racial Science in Argentina 

(1860-1910). Nashville, Estados Unidos: Vanderbilt University Press. 

Lastarria, M. (ed.). (1912). Documentos para la historia del Virreinato del Río de la Plata, 

vol. 1. Buenos Aires, Argentina: Compañía Sud-Americana de Billetes de Banco. 

Lepore, J. (1998). The Name of War: King Philip’s War and the Origins of American 

Identity. Nueva York, Estados Unidos: Knopf. 

Levaggi, A. (1995). Tratados entre la Corona y los indios de la frontera sur de Buenos 

Aires, Córdoba y Cuyo. Memoria del X Congreso del Instituto Internacional de Historia 

del Derecho Indiano 1, 695-764. 

Levin Rojo, D. A. y Radding, C. (eds.). (2019). The Oxford Handbook of Borderlands in 

the Iberian World. Nueva York, Estados Unidos: Oxford University Press. 

Lipman, A. (2015). The Saltwater Frontier: Indians and the Contest for the American 

Coast. New Haven, Estados Unidos: Yale University Press. 

Lipsett-Rivera, S. (2019). The Origins of Macho: Men and Masculinity in Colonial 

Mexico. Albuquerque, Estados Unidos: University of New Mexico Press. 

Lucaioli, C. P. (2011). Abipones en las fronteras del Chaco: Una etnografía histórica 

sobre el siglo XVIII. Buenos Aires, Argentina: Sociedad Argentina de Antropología. 

Lucaioli, Carina P. y Latini, S. H. (2014). Fronteras permeables: circulación de cautivos 

en el espacio santafesino. Runa, 35, 113-132. Recuperado de: 

https://doi.org/10.34096/runa.v35i1.607.  

Lynch, J. (1958). Spanish Colonial Administration, 1782–1810: The Indendant System in 

the Viceroyalty of the Río de la Plata. Londres, Inglaterra: University of London. 

https://doi.org/10.34096/runa.v35i1.607


  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

193 

 

Mandrini, R. (2014). Transformations: The Río de la Plata during the Bourbon Era. En: 

Barr, J. y Countryman, E. (eds.), Contested Spaces of Early America (pp. 142-162). 

Filadelfia, Estados Unidos: University of Pennsylvania Press. 

Mandrini, R. y Ortelli, S. (1995). Repensando viejos problemas: Observaciones sobre la 

araucanización de las pampas. Runa, 22, 135-150. 

Marín Tello, M. I. (2003). La importancia de los presidios como lugar de castigo: El caso 

de Cuba en el siglo XVIII. En: Anais do XXII Simpósio Nacional de História: História, 

acontecimiento e narrativa (pp. 42-56). João Pessoa, Brasil: Associação Nacional de 

História. 

Mawson, S. (2013). Unruly Plebeians and the Forzado System: Convict Transportation 

between New Spain and the Philippines during the Seventeenth Century. Revista de 

Indias, 73(259), 693-730. DOI: https://doi.org/10.3989/revindias.2013.23 

Mawson, S. (2016). Convicts or Conquistadores? Spanish Soldiers in the Seventeenth-

Century Pacific. Past & Present, 232(1), 87-125. 

Mehl, E. M. (2016). Forced Migrations in the Spanish Pacific World: From Mexico to the 

Philippines, 1765-1811. Cambridge, Inglaterra: Cambridge University Press. 

Memoria de Juan José de Vértiz y Salcedo a su sucesor. (1945). En: Radaelli, S. A. (ed.), 

Memorias de los virreyes del Río de la Plata (pp. 25-199). Buenos Aires, Argentina: 

Editorial Bajel. 

Miles, T. (2017). The Dawn of Detroit: A Chronicle of Slavery and Freedom in the City 

of the Straits. Nueva York, Estados Unidos: The New Press. 

Molina, E. (2013). Ladrones, vagos y perjudiciales: Los robos, sus actores y sus 

puniciones en una ciudad periférica del Imperio Español (Mendoza, 1770-1810). Revista 

Historia y Justicia, 1, 1-30. 

Monteiro, J. M. (1994). Negros da terra: Índios e bandeirantes nas origens de São Paulo. 

San Pablo, Brasil: Companhia das Letras. 

Nacuzzi, L. R. (1994). Los cacicazgos duales. Relaciones de la Sociedad Argentina de 

Antropología, 19, 135-144. 

Nacuzzi, L. R. (2005). Identidades impuestas: Tehuelches, aucas y pampas en el norte de 

la Patagonia. Buenos Aires, Argentina: Sociedad Argentina de Antropología. 

https://doi.org/10.3989/revindias.2013.23


  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

194 

 

Nacuzzi, L. R. (2016). El “indio Flamenco”: líder mestizo de la frontera sur en el siglo 

XVIII. Un aporte a la discusión sobre los rótulos étnicos. Fronteras de la Historia, 21(1), 

40-65. Recuperado de: https://revistas.icanh.gov.co/index.php/fh/article/view/66.   

Papazian, A. y Nagy, M. (2010). Prácticas de disciplinamiento indígena en la Isla Martín 

García hacia fines del siglo XIX. Revista TEFROS, 8(1-2), 1-17. Recuperado de: 

https://www2.hum.unrc.edu.ar/ojs/index.php/tefros/article/view/219.  

Peña, E. (1916). Don Francisco de Céspedes: Noticias sobre su gobierno en el Río de la 

Plata (1624-1632). En: Anales de la Academia de Filosofía y Letras. Buenos Aires, 

Argentina: Imprenta de Coni Hermanos. 

Pike, R. (1983). Penal Servitude in Early Modern Spain. Madison, Estados Unidos: 

University of Wisconsin Press. 

Pinto Rodríguez, J. (2000). Producción e intercambio en un espacio fronterizo. Araucanía 

y Pampas en el siglo XVIII. En: Silva Riquer, J. y Escobar Ohmstede, A. (eds.), Mercados 

indígenas en México, Chile y Argentina. Siglos XVIII y XIX (pp. 148-176). Ciudad de 

México, México: Instituto de Investigaciones Dr. José María Luis Mora. 

Poska, A. M. (2016). Gendered Crossings: Women and Migration in the Spanish Empire. 

Albuquerque, Estados Unidos: University of New Mexico Press. 

Punta, A. I. (1997). Córdoba borbónica. Persistencias coloniales en tiempo de reformas 

(1750-1800). Córdoba, Argentina: Universidad Nacional de Córdoba. 

Punta, A. I. (2001). Córdoba y la construcción de sus fronteras en el siglo XVIII. 

Cuadernos de Historia, 4, 159-194. 

Rebagliati, L. (2015). ¿Custodia, castigo o corrección? Consideraciones sobre la cárcel 

capitular de Buenos Aires a fines de la época colonial (1776–1800). Revista Historia y 

Justicia, 5, 37-66. Recuperado de: https://revista.historiayjusticia.org/varia/custodia-

castigo-o-correccion-consideraciones-sobre-la-carcel-capitular-de-buenos-aires-fines-

de-la-epoca-colonial-1776-1800/.  

Reséndez, A. (2016). The Other Slavery: The Uncovered Story of Indian Enslavement in 

the America. Boston, Estados Unidos: Houghton Mifflin Harcourt. 

Roulet, F. (2009). Mujeres, rehenes y secretarios: Mediadores indígenas en la frontera sur 

del Río de la Plata durante el período hispánico. Colonial Latin American Review, 18(3), 

303-337. 

https://revistas.icanh.gov.co/index.php/fh/article/view/66
https://www2.hum.unrc.edu.ar/ojs/index.php/tefros/article/view/219
https://revista.historiayjusticia.org/varia/custodia-castigo-o-correccion-consideraciones-sobre-la-carcel-capitular-de-buenos-aires-fines-de-la-epoca-colonial-1776-1800/
https://revista.historiayjusticia.org/varia/custodia-castigo-o-correccion-consideraciones-sobre-la-carcel-capitular-de-buenos-aires-fines-de-la-epoca-colonial-1776-1800/
https://revista.historiayjusticia.org/varia/custodia-castigo-o-correccion-consideraciones-sobre-la-carcel-capitular-de-buenos-aires-fines-de-la-epoca-colonial-1776-1800/


  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

195 

 

Rushforth, B. (2012). Bonds of Alliance: Indigenous and Atlantic Slaveries in New 

France. Chapel Hill, Estados Unidos: University of North Carolina Press. 

Sarmiento, J. (2016). Indias urbanas en Buenos Aires (1744-1820): Condiciones 

específicas, formas de sujeción y estrategias posibles. Tesis de doctorado, Universidad 

Nacional de la Plata. 

Sellers-García, S. (2011). Walking While Indian, Walking While Black: Policing in a 

Colonial City. The American Historical Review, 126(2), 455-480. 

Smallwood, S. (2007). Saltwater Slavery: A Middle Passage from Africa to American 

Diaspora. Cambridge, Estados Unidos: Harvard University Press. 

Souza Torres, S. M. de (2013). Exclusão e incorporação: Degredados na Amazônia 

portuguesa na segunda metade do século XVIII. Revista de História, 168, 131-166. 

Stoler, A. L. (2018). Epilogue – In Carceral Motion: Disposals of Life and Labour. En 

Anderson, C. (ed.), A Global History of Convicts and Penal Colonies (pp. 371-379). 

Londres, Inglaterra: Bloomsbury Academic. 

Taruselli, G. D. (2010). Alianzas y traiciones en la pampa rioplatense durante el siglo 

XVIII. Fronteras de la Historia, 15(2), 363-387. Recuperado de: 

https://revistas.icanh.gov.co/index.php/fh/article/view/374.  

Toma, M. (2006). A pena de degredo e a construção do império colonial português. Métis: 

História e Cultura, 5(10), 61-76. 

Valenzuela Márquez, J. (ed.). (2017) América en diásporas: Esclavitudes y migraciones 

forzadas en Chile y otras regiones Americanas (siglos XVI-XIX). Santiago, Chile: Red 

Internacional del Libro Editores. 

Van Deusen, N. (2015). Global Indios: The Indigenous Struggle for Justice in Sixteenth-

Century Spain. Durham, Estados Unidos: Duke University Press. 

Van Deusen, N. (2017). Holograms of the Voiceless: Indian Slavery and Servitude in 

Early Colonial Lima, Peru. En: Díaz, M. (ed.), To Be Indio in Colonial Spanish America 

(pp. 55-92). Albuquerque, Estados Unidos: University of New Mexico Press. 

Viotti da Costa, E. (1956). Primeiros povoadores do Brasil: O problema dos degredados. 

Revista de História, 13(27), 3-23. 

Weber, D. J. (2005). Bárbaros: Spaniards and Their Savages in the Age of Enlightenment. 

New Haven, Estados Unidos: Yale University Press. 

https://revistas.icanh.gov.co/index.php/fh/article/view/374


  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

196 

 

Ziegler, E. M. (2014). Harlots, Hussies, and Poor Unfortunate Women: Crime, 

Transportation, and the Servitude of Female Convicts, 1718-1783. Tuscaloosa, Estados 

Unidos: University of Alabama Press. 

 

Notas 

 
1 Archivo General de la Nación, Argentina (en adelante AGNA), IX, 16-9-8 [1481], Población de la Soledad 

de Malvinas, 1791-08-s. d.; AGNA, IX, 16-9-7 [1480], Montevideo, 1788-11-03; AGNA, IX, 16-9-9 

[1482], Islas Malvinas, 1792-09-07. 
2 AGNA, IX, 16-9-9 [1482], Malvinas, 1792-02-26. 
3 Cuando se considera en una escala global, las estimaciones más altas llegan a 28 millones, con otros 5,6 

millones de personas más que enfrentaron la requisición penal (Anderson, 2018, pp. 1-2). 
4 Ejemplos de estos primeros estudios pueden encontrarse en Chambouleyron (2015, pp. 74-75). Ver 

también: Viotti da Costa, 1956, pp. 6-7, 15, 22. Entre los trabajos del último medio siglo que explícitamente 

subrayan la lógica utilitaria colonial y las demandas de mano de obra se incluyen Hardy, 1966, pp. 207-

208; Pike, op. cit., pp. xiii, 49, 152; Coates, 2002, pp. 107-119; Herzog, 2004, pp. 35-36, 41; Toma, 2006, 

pp. 67, 69-70, 71; Mehl, op. cit., pp. 154, 192; Mawson, 2016, p. 102; De Vito, op. cit., p. 67; Stoler, 2018, 

p. 372; Coates, 2014, pp. 2-3, 16, 26. Edith Ziegler ha trazado ambas tendencias en la investigación sobre 

el traslado de presos al continente norteamericano (2014, pp. 5-7). 
5 Nancy Van Deusen estima que al menos 650.000 cautivos indígenas fueron forzados a reubicarse en tierras 

extranjeras en lugar de dentro de una jurisdicción específica (Van Deusen, 2015, pp. 2, 231). 
6 Esta tendencia es particularmente marcada en los estudios del sudeste de Sudamérica: Crivelli Montero, 

1991, pp. 17-18; Hux, op. cit., p. 38; Levaggi, op. cit., pp. 714, 716-719; Alioto, 2011, p. 68; Taruselli, 

2010, pp. 377-378; Lucaioli, op. cit., pp. 284, 294; Alemano, 2015, p. 32; Nacuzzi, 2016, p. 47. 
7 Véase: Memoria de Juan José de Vértiz y Salcedo a su sucesor, 1945, p. 149; Crivelli Montero, op. cit., 

pp. 17-18; Hux, op. cit., p. 38; Roulet, 2009, p. 309. 
8 Las tolderías eran comunidades basadas en el parentesco, que tenían de varias decenas a cientos de 

habitantes, y eran centros móviles de autoridad en la campaña (Erbig, op. cit, p. 24). 
9 Hernández, op. cit., pp. 35-60. Hux sugiere que fue Lincon, el padre de Lincompani, quien condujo a las 

tolderías en la expedición, pero Lincon y Lincompani pueden haber sido la misma persona (op. cit., pp. 36-

38). 
10 Memoria de Juan José de Vértiz… op. cit., p. 149. Ver también: Museo Mitre, AE, C8, No. 6, fn. 6. 
11 Memoria de Juan José de Vértiz… op. cit, p. 150. 
12 AGNA, IX, 25-3-13 [2203], El Pardo, 1781-03-14. 
13 Memoria de Juan José de Vértiz… op. cit., p. 151. 
14 Véase al respecto: Conrad, 2021, pp. 141-168; Erbig, op. cit., pp. 137-146, 161-162; Kagan, 1976, p. 

122; Dubois, 2004, pp. 296-297; Bryant, 2014, p. 30; Araujo, 2015, pp. 575 y 579-580; Jones, 2017; Brown, 

2020, pp. 105, 198, 209-213. 
15 Existían complejidades administrativas similares en los Andes (Herzog, op. cit., pp. 42-58; Alzate García 

et al., s/f). 
16 Ver, por ejemplo: Marín Tello, 2003; Pike, op. cit., pp. 134-147; Benton, op. cit., pp. 176-187. 
17 AGNA, IX, 17-1-3 [1487], Isla de la Soledad de Malvinas, 1805-03-27, 1806-03-06, 1808-0814; AGNA, 

IX, 10-10-2 [842], Ysla de Fernando Poo, 1779-12-08. Los flujos de desterrados solían seguir los límites 

territoriales de una jurisdicción específica, pero los virreyes tenían la capacidad de desterrar a alguien a 

otras partes del imperio global de España (De Vito, op. cit., pp. 73-77). Fernando Póo era parte de un 

paraguas jurisdiccional del Virreinato del Río de la Plata después de la cesión de Portugal a España en 1778, 

en gran medida, debido a su potencial como un centro de tráfico de esclavizados, mientras que las Islas 

Filipinas formaban parte del Virreinato de Nueva España, con sede en la Ciudad de México (Borucki, 2011, 

p. 82). 
18 Ver, por ejemplo: Archivo General de la Provincia de Santa Fe (en adelante AGPSF), Actas de cabildo de 

1707-12-30, 1709-10-19, 1737-04-13, 1789-03-30. 
19 AGNA, IX, 16-6-2 [1459], 16-6-3 [1460], 16-6-4 [1461], 16-9-1 [1474], 16-9-2 [1475], 16-93 [1476], 

16-9-4 [1477], 16-9-5 [1478], 16-9-6 [1479], 16-9-7 [1480], 16-9-8 [1481], 16-99 [1482], 16-9-10 [1483], 

16-9-11 [1484], 17-1-1 [1485], y 17-1-3 [1487]. 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

197 

 

 
20 AGPSF, Actas de cabildo de 1789-03-30, 1790-04-19. Si bien seguía tendencias coloniales más amplias, 

este apuntar contra los migrantes encajaba con una política cada vez más racializada a fines del siglo XVIII 

(Sellers-García, 2011). 
21 AGNA, IX, 8-10-1 [639], fs. 270-272; Lastarria, 1912, p. 5. 
22 Para ejemplos de los pampas, ver: Pinto Rodríguez, 2000; Mandrini y Ortelli, 1995; Boccara, 2007, pp. 

339-340. 
23 Véase: Aguirre, op. cit.; Bracco y López Mazz, 2006, pp. 7-9; Roulet, op. cit., p. 309; Erbig, op. cit., pp. 

137-162; Lepore, 1998, p. 170; Rushforth, op. cit.; Cramaussel, 2014, pp. 186-187; Lucaioli y Latini, op. 

cit., pp. 126; Lipman, 2015, pp. 203-243; Conrad, op. cit., pp. 141-168. 
24 AGNA, IX. 16-6-2 [1459], Isla de Martín García (1767-04-25, 1767-05-02, 1767-09-18, 1767-1118, 

1768-12-11, & 1769-02-18); Rebagliati, op. cit., p. 39; Aguirre, op. cit., pp. 6-7. 
25 Archivo General de Indias, Buenos Aires, 235, fs. 31v, 50v-51, 70v, 89v, 108, 130-30v, 150v, 172, 191, 

214v, 349v, 259v, 296, 320-320v, 345v, 371v-72, 385v, 405v-406, 429v. 
26 AGNA, IX, 4-3-1 [202], Santo Domingo Soriano, 1746-07-29, 1746-10-16; Bulkeley y Cummins, 1743, 

pp. 201-208. 
27 AGNA, IX, 4-3-1 [202], Las Vívoras, 1750-09-15, 1750-12-07; Santo Domingo Soriano, 1750-10-21. 
28 Diccionario de autoridades, v. 3; Bluteau, 1728, p. 400. 
29 Archivo General de la Nación, Uruguay (en adelante AGNU), Manuscritos Originales Relativos a la 

Historia del Uruguay, 50-1-3, carpeta 10, no. 1, f. 6; Erbig, op. cit., pp. 68, 119-122, 138-146. 
30 Nacuzzi ha mostrado que Flamenco no fue un cacique en el sentido tradicional de representar a un solo 

grupo con una única identidad étnica, sino que compartió la autoridad con diferentes caciques en el tiempo 

y actuó como intermediario entre numerosas comunidades identificadas por distintas clasificaciones étnicas 

(op. cit., pp. 40, 46-57). 
31 AGNA, IX, 16-9-3 [1476], Malvinas, 1771-09-30; AGNA, IX, 16-9-4 [1477], Malvinas, 1778-08-05 & 

1778-10-15; Taruselli, op. cit., pp. 372-378. El comandante de la expedición pidió que se permitiera a 

Flamenco permanecer en el campo después. AGNA, IX, 1-6-2 [29], Luján, 1784-06-11, fs. 703-704 (citado 

en Crivelli Montero, 2013, p. 22). 
32 Taruselli, op. cit., pp. 376-377. Flamenco, Antuco, Concher, Juancho, Felipe y Felipe llegaron a Malvinas 

en septiembre de 1771. AGNA, IX, 16-9-3 [1476], Malvinas, 1771-09-30. 
33 AGNU, ex-AGA, caja 37, carpeta 6, n. 6, Buenos Aires, 1774-09-22; Alemano, op. cit., p. 32, Alioto, op. 

cit., p. 68. 
34 AGNA, IX, 16-9-7 [1480], Islas Malvinas, 1789-04-12; Buenos Aires, 1789-07-23 & 1791-11-22. 
35 AGNA, IX, 16-9-5 [1478] (Buenos Aires, 1780-01-26; Islas Malvinas, 1780-03-04 y 1781-0227; Puerto 

de la Soledad de Malvinas, 1782-04-06); AGNA, IX, 16-9-7 [1480] (Montevideo, 1788-11-03; Islas 

Malvinas, 1789-04-12 y 1789-07-23); AGNA, IX, 16-9-9 [1482], (Buenos Aires, 1792-11-22 y 1793-06-

11; Islas Malvinas, 1792-09-07). 
36 AGNA, IX, 16-9-9 [1482], Buenos Aires, 1793-03-13. 
37 Archivo General de la Provincia de Buenos Aires, Juzgado del Crimen, 34-1-10-34/1. 
38 AGNA, IX, 16-9-8 [1481], Buenos Aires, 1791-11-22. 
39 AGNA, IX, 16-9-8 [1481], Islas Malvinas, 1791-05-15; AGNA, IX, 16-9-5 [1478], Islas Malvinas, 1781-

02-27; Puerto de la Soledad de Malvinas, 1782-04-06. 
40 Nacuzzi, 1994, pp. 137, 140; Levaggi, op. cit., pp. 717-719; AGNU, AGA, caja 147, carpeta 3, doc. 11 

(Buenos Aires, 1786-03-02). 
41 AGNA, IX, 1-5-6 [27], 1792-11-12, citado en Levaggi, op. cit., p. 714. 
42 Véase Hux, op. cit., p. 38; Nacuzzi, op. cit., pp. 139-140; Roulet, op. cit., p. 309; Weber, 2005, pp. 326, 

343; Alioto, op. cit., p. 68; Alemano, op. cit., p. 47. 
43 AGNA, IX, 16-9-5 [1478], Buenos Aires, 1780-01-26. 
44 AGNA, IX, 17-1-3 [1487], proceso formado contra José Fontan, Islas Malvinas, 1803-04-09, fs. 49v; 

AGNA, IX, 16-9-1 [1474], causa contra Domingo Pereyra, Islas Malvinas, 1768-03-21, fs. 123v. 
45 AGNA, IX, 17-1-3 [1487], Soledad de Malvinas, 1803-04-09. 
46 AGNA, IX, 16-9-5 [1478], Puerto de la Soledad de Malvinas, 1782-04-06 y 1782-03-20; Montevideo, 

1781-12-20; AGNA, IX, 16-9-10 [1483], Colonia de Malvinas, 1796-03-15; AGNA, IX, 16-9-9 [1482], 

Buenos Aires, 1792-02-16; AGNA, IX, 16-9-8 [1481], Islas Malvinas, 1791-05-15. 
47 AGPSF, actas de cabildo de 1651-09-27 y 1766-06-09; AGNA, IX, 8-10-1 [639], fs. 114, 116-117, 138-

139, 152, 178. 
48 Sobre los archivos y la esclavitud en el Atlántico, ver: Smallwood, 2007; Hartman, 2008; Fuentes, 2016. 
49 AGNA, IX, 17-1-3 [1487], 4v-6, 7-9v. 
50 AGNA, IX, 17-1-3 [1487], 11v-13v. 



  

Vida ulterior en cautiverio: indigeneidad y destierro en el sudeste de Sudamérica, de Jeffrey Erbig, Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, 

artículos publicados y traducciones, enero-junio 2026: 162-198. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X 
 

 

 

198 

 

 
51 Sobre la relación entre raza, insultos y el honor masculino, ver: Johnson, 2011, pp. 68-75; Lipsett-Rivera, 

op. cit., pp. 143-171. 
52 AGNA, IX, 16-9-9 [1482], Islas Malvinas, 1792-08-31; Soledad de Malvinas, 1792-09-07. 
53 Como sostiene Vincent Brown en los estudios sobre la esclavitud, “la agencia de los débiles y el poder 

de los fuertes” no eran antitéticos. La acción política no se limitaba a la resistencia a las instituciones 

coloniales e incluía la creación de mundos sociales (2009, pp. 1232-1233, 1244). 
54 AGNA, IX, 16-9-10 [1483], Soledad de Malvinas, 1797-07-21. 
55 AGNA, IX, 16-9-3 [1476], Malvinas, 1771-06-19; AGNA, IX, 17-1-3 [1487], Soledad de Malvinas, 

1803-10-30; AGNA, IX, 16-9-7 [1480], Montevideo, 1788-11-03; AGNA, IX, 16-9-10 [1483], Malvinas, 

1795-08-01. 
56 AGNA, IX, 16-9-10 [1483], Colonia de Malvinas, 1797-02-24; AGNA, IX, 32-3-9 [2788], Buenos Aires, 

1784-02-26, fs. 64–65. 
57 AGNA, IX, 16-9-2 [1475], Islas Malvinas, 1769-02-10; AGNA, IX, 16-9-3 [1476], Malvinas, 177106-

19. 
58 AGNA, IX, 16-9-8 [1481], Buenos Aires, 1791-08-25; AGNA, IX, 16-9-9 [1482], Buenos Aires, 1792-

02-21; Islas Malvinas, 1793-01-20. 
59 AGNA, IX, 16-9-9 [1482], Islas Malvinas, 1792-03-01 y 1792-08-31; Buenos Aires, 1792-11-22. 
60 AGNA, IX, 16-9-9 [1482], Buenos Aires, 1793-03-13 y 1793-06-11. 
61 AGNA, IX, 16-9-9 [1482], Islas Malvinas, 1793-10-10; Buenos Aires, 1793-12-27. 


