
  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

133 

 
 

 

Cita recomendada:  

Picco Lambert. A. C. (2026). Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la 

construcción de la memoria migrante e identidad catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad 

del siglo XX. Revista TEFROS, 24 (1), 133-161. DOI: https://doi.org/10.63207/tefros.v24n1.a6 

____________________________________________________________________________________ 

Revista TEFROS es una Publicación del Taller de Etnohistoria de la Frontera Sur.  

Universidad Nacional de Río Cuarto, Argentina.  

Contacto: rtefros@hum.unrc.edu.ar Página: http://www2.hum.unrc.edu.ar/ojs/index.php/tefros/index 

 

Licencia de Creative Commons Reconocimiento-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  

 

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau 

y la construcción de la memoria migrante e identidad catalana en el 

Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX 

 

Between assimilation and ethnic visibility: the Palau family’s 

Mausoleum and the construction of the migrant memory and Catalan 

identity in San Jerónimo Cemetery in Córdoba, first half of the XX 

Century 

 

Entre assimilação e visibilização étnica: o panteão da família Palau e a 

construção da memória migrante e da identidade catalã no Cemitério 

San Jerónimo de Córdoba, primeira metade do século XX 

 

Ana Clara Picco Lambert 

Red Académica de Estudios sobre la Muerte, Cementerios y Ciencias Sociales 

Universidad Nacional de Córdoba, Universidad Nacional de Río Cuarto  

Comodoro Rivadavia, Argentina1 

Contacto: anaclarapiccolambert@gmail.com - ORCID: https://orcid.org/0009-0008-9952-0861  

 

Fecha de presentación: 28 de marzo de 2025 

Fecha de aceptación: 30 de diciembre de 2025 

 

Resumen  

En este trabajo nos abocamos a analizar la simbología de un panteón de una familia de inmigrantes 

españoles, la familia Palau. El monumento se encuentra en el cementerio San Jerónimo de la ciudad de 

Córdoba capital. Nos preguntamos por la continuidad del uso de panteones con capilla en la actualidad y si 

https://doi.org/10.63207/tefros.v24n1.a6
mailto:rtefros@hum.unrc.edu.ar
http://www2.hum.unrc.edu.ar/ojs/index.php/tefros/index
http://../tefros%20ojs/Revista%20Tefros%20vol%2017%20N%201%202019/tefros%20ojs/Users/MAT/Users/MAT/AppData/Local/Downloads/licencia%20de%20Creative%20Commons%20Reconocimiento-NoComercial-Compartir%20Igual%204.0%20Internacional
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:anaclarapiccolambert@gmail.com
https://orcid.org/0009-0008-9952-0861


  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

134 

 
 

estos siguen cumpliendo las mismas funciones. También analizamos la capacidad comunicativa del mismo 

desde la semiosis de Margariños de Morentín. Finalmente, analizaremos el panteón-capilla como espacio 

sagrado donde los tiempos y espacios recobran otros sentidos. 

Palabras Clave: cementerio San Jerónimo; panteón; capilla; art decó; migrantes; muerte. 

 

Abstract 

In this work, we analyze the symbolism of the mausoleum belonging to a family of Spanish immigrants: 

the Palaus. The monument is located in San Jerónimo Cemetery in the city of Córdoba. Our main research 

questions are about the continued use of the mausoleum with chapel and about the functions it serves 

nowadays. We also analyze their communicative capacity from the perspective of Margariños de Morentín's 

semiosis. Finally, we examine the mausoleum - chapel as a sacred space where time and space take on new 

meanings. 

Keywords: San Jerónimo Cemetery; mausoleum; chapel; Art Deco; migrants; death. 

 

Resumo 

Neste trabalho, nos concentramos em analisar a simbologia de um panteão de uma família de imigrantes 

espanhóis –a família Palau–, monumento localizado no cemitério de San Jerónimo na cidade de Córdoba. 

Levantamos o questionamento sobre a continuidade do uso de panteões com capelas hoje e se continuam a 

cumprir as mesmas funções. Analisamos, também, sua capacidade comunicativa a partir da semiose de 

Margariños de Morentín. Ao final, analisamos o panteão-capela como espaço sagrado onde os tempos e 

espaços recuperam outros significados. 

Palvras-chaves: Cemitério de San Jerónimo; panteão; capela; art decó; migrantes; morte. 

 

 

Introducción 

 

“Para hablar de la muerte, los mortales hemos inventado el lenguaje de la inmortalidad” 

 (Ferrer, 2003, p. 1) 

 

Como objetivo de este trabajo nos proponemos analizar un panteón específico del 

cementerio San Jerónimo de Córdoba capital, perteneciente a una familia de migrantes 

catalanes: los descendientes de Francisco Palau. Analizaremos la composición familiar, 

la simbología, su dimensión comunicacional desde el punto de vista material de la 

arquitectura como “discurso de la muerte” (Vovelle, 2002); por último, estudiar el 

panteón como espacio sagrado de culto doméstico-religioso. Nuestro período de análisis 

se acota a la primera mitad del siglo XX.  

Nos preguntamos si los panteones-capillas aún siguen siendo recintos de culto 

mortuorio doméstico y un espacio de respeto, sagrado, ¿siguen cumpliendo hoy la función 

que tenían cien años atrás? Para ello debemos interrogar nuestras categorías conceptuales 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

135 

 
 

y realizar críticas y análisis minuciosos de modelos exportados desde “otros” Occidentes 

que tal vez no sean válidos para “estos” Occidentes. 

Como hipótesis de trabajo sostenemos que, si bien en el marco de una modernidad 

avanzada —o “rebasada”— en distintos contextos occidentales se observa una crisis de 

los rituales (Han, 2020) y una creciente actitud de negación o distanciamiento frente a la 

muerte en los términos señalados por Ariès (1983, p. 465), este diagnóstico no puede 

trasladarse de manera homogénea a América Latina. Proponemos que esta porción del 

continente americano constituye un “otro Occidente”, atravesado por temporalidades 

múltiples y desiguales. En este sentido, siguiendo a Waldo Ansaldi (1998), el continente 

se caracteriza por la coexistencia de tiempos mixtos, donde prácticas modernas, 

tradicionales y posmodernas se superponen, y donde persisten procesos de larga duración 

histórica (p. 7). Desde esta perspectiva, sostenemos que, aun cuando en determinados 

países latinoamericanos se evidencian transformaciones en las prácticas sociales 

asociadas a la muerte, la crisis de los rituales y la tendencia a la secularización, ello no 

implicó la desaparición del culto a los muertos. Por el contrario, la continuidad —y en 

algunos casos la resignificación— de prácticas como la construcción de panteones 

funerarios permite observar la persistencia de estos espacios como lugares de culto 

doméstico y religioso, articulando memoria, identidad y ritualidad en un contexto de 

cambio. 

Desde un enfoque netamente materialista y constructivo, Choisy (1951) se refirió a los 

panteones como objetos materiales que nos permiten alcanzar una especial conexión con 

otros individuos lejanos en el tiempo. Mediante el análisis de la biografía cultura de la 

mercancía mortuoria (Kopytoff, 1991), de la materialidad, el estudio de su utilidad, 

simbología, entre otros aspectos, estos objetos, así como en el contexto social en el que 

fueron construidos, demuestran los medios de producción poseídos, quiénes eran sus 

dueños y sus constructores. También nos da pistas acerca de los cambiantes valores sobre 

la muerte que tiene la sociedad, porque en cierta época fueron necesitados y apreciados 

como bienes sociales, conservándose hoy como patrimonio. En fin, proponemos estudiar 

a los panteones como objetos de la cultura material, como agentes autónomos en la 

creación de un relato histórico con un sentido particular de autenticidad y autoridad. Así, 

estos se constituyen en evidencia significativa de procesos o sucesos de épocas pasadas, 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

136 

 
 

siendo también testimonio tangible de la interculturalidad o multiculturalidad que 

caracterizó a la Argentina de fines del siglo XIX y XX. 

En su análisis de los monumentos fúnebres Sempé et al. (2009) destacan la calidad 

comunicativa de la obra arquitectónica, la cual debe ser vista como un texto que expresa 

y que es recibido de diferentes maneras, según el horizonte de expectativas de cada 

receptor. Estos estilemas, 2  a través de su diseño y simbolismo, pueden comunicar 

significados profundos, emitidos tanto por los constructores como por los propietarios 

comitentes de las diferentes unidades arquitectónicas. El valor simbólico de los panteones 

es dinámico y es muestra de la identidad étnica de los oferentes (catalanes). Siguiendo 

esta línea, consideramos que un panteón puede convertirse en un signo indicial, con 

capacidad de significar algo más allá de sí mismo. Para Margariños de Morentín (2007) 

esto ocurre cuando el mausoleo está compuesto por elementos que lo caracterizan como 

tal: pensamiento, semiosis y mundo. “Algo se convertirá en signo cuando interviene como 

enunciador que semantiza a algo diferente de sí mismo” (Margariños de Morentín, 2008, 

pp. 24-25). De este modo, su capacidad de representar hace que podamos pensar a un 

panteón como demostrativo de lo ausente, adquiriendo para el observador la categoría de 

símbolo (Margariños de Morentín, 2007). 

En cuanto al pensamiento como proceso semiótico: Margariños de Morentín (ibid.) 

entiende al raciocinio como una actividad simbólica y mediada por signos. El 

pensamiento tiene así una dimensión colectiva y cultural (Margariños de Morentín 2008). 

La reflexividad no es solo individual, sino también social. Las comunidades piensan y 

construyen significados mediante discursos colectivos que articulan objetos, 

comportamientos y símbolos compartidos. En la semiótica peirceana (1974) la reflexión 

está en constante movimiento, dado que cada signo genera nuevos interpretantes, creando 

una cadena infinita de significados. 

En cuanto a la semiosis como proceso de significación: Margariños de Morentín (ibid.) 

retoma la definición de Peirce (op. cit.), entendiéndola como el proceso mediante el cual 

un signo (algo que representa otra cosa) establece una relación con un objeto y un 

interpretante. Este proceso es dinámico y triádico, lo que significa que existe un signo 

que representa algo. Hay un objeto al que el signo refiere. También existe un interpretante, 

que es la comprensión o efecto producido en quien interpreta el signo. Para el autor la 

semiosis como interacción de signos es lo que ocurre en contextos específicos, siendo 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

137 

 
 

influida por los discursos culturales, históricos y sociales de una comunidad. La semiosis 

es el fundamento de la comunicación y el pensamiento; todo raciocinio y toda 

comunicación dependen del proceso de semiosis, ya que el ser humano se relaciona con 

el mundo a través de signos. 

En cuanto a la perspectiva del mundo como construcción semiótica, este no sería solo 

una realidad objetiva y externa, sino que también es interpretada y construida a través de 

signos. El “mundo” que experimentamos está mediado por las relaciones semióticas que 

establecemos con él. Magariños de Morentin (2008) explora cómo los signos nos 

permiten construir distintos "mundos posibles", es decir, interpretaciones alternativas de 

la realidad basadas en las creencias, prácticas culturales y valores de una comunidad. El 

mundo se constituye como el contexto en el que operan los signos, donde los objetos y 

comportamientos adquieren significado. El mismo, incluye tanto lo visible como lo 

invisible, lo material y lo simbólico (Margariños de Morentin, 2007, 2008, y Margariños 

de Morentín y Shimko, 2005).  

En cuanto a la relación entre los conceptos, pensamiento y semiosis, el pensamiento 

se realiza a través de esta última, ya que interpretar signos es el acto fundamental del 

raciocinio. A su vez, el proceso de semiosis permite construir mundos interpretados, ya 

que transforma lo que percibimos en significados organizados. A través de la semiosis, 

los objetos y comportamientos del mundo adquieren sentido. Finalmente, el raciocinio no 

solo ocurre en el mundo, sino que lo interpreta, lo reorganiza y, de alguna manera, lo crea 

al dar significado a lo que existe y a lo que imaginamos como posible. 

Para este trabajo se empleó una metodología basada en un dinámico trabajo de campo 

(Guber, 2001), realizado en múltiples visitas al cementerio San Jerónimo de la ciudad de 

Córdoba durante tres años (mayo de 2022-2025). El registro fotográfico contribuyó a 

realizar una selección de imágenes de panteones enrolados en los rasgos egipcíacos. 

También se trabajaron diferentes documentos, como Partidas de Defunción, escrituras, 

Registro de Inhumaciones, Registro de Bautismos, Censos Nacionales, Censos 

comerciales, guías comerciales, y testimonios orales, como el del bisnieto de Francisco 

Palau, el ingeniero Perico Huerta Palau. La historia oral nos permitió reconstruir el rompe 

cabezas de esta familia catalana. 

En cuanto a lo metodológico, las tradiciones y ritos fúnebres que se incorporan en el 

siglo XIX, Ariés expresa (op. cit.):  



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

138 

 
 

 

[…] el ataúd será, bien llevado a hombros de hombres en los lugares rurales, bien, en las ciudades, 

depositado sobre un carruaje fúnebre cuya «forma lúgubre indicará el uso al que está destinado» y 

conducido por un guía a pie. A partir de ese momento, hay elección: el cementerio público o la 

propiedad privada (p. 422). 

 

En los cementerios inaugurados en Argentina a principios del siglo XIX, La Recoleta 

(Buenos Aires), San Jerónimo (Córdoba), se podían comprar los terrenos para construir 

los panteones familiares, en condición de perpetuidad. 

 

En este cementerio común se podrá comprar el lugar de sepultura y edificar allí un monumento. Pero 

es interesante observar que se trata de un permiso, sometido a restricciones: de ahí la palabra de 

concesión: «Cuando la extensión de los lugares consagrados a los enterramientos lo permita, podrán 

hacerse concesiones de terreno a las personas que deseen poseer allí una plaza distinta y separada 

para fundar su sepultura y la de sus parientes o sucesores y construir allí panteones, monumentos o 

tumbas» (ibid., p. 428). 

 

Las sepulturas se personalizaron absolutamente a mediados del siglo XIX, dado que 

ya no se superponen los cuerpos. Los panteones son propiedad hereditaria, ahora el 

monumento: “que era la excepción se convierte en la regla” (ibid., p. 470). Es entonces 

para Ariés que el cementerio se convierte en la ciudad de los muertos “ciudad de piedra 

de casas apretadas donde los cipreses de circunstancia se convierten en escobas” (ibid., 

p. 480). Los cementerios se tornaron en nuevos lugares de visita y paseo donde los 

parientes y amigos gustaban pasar tiempo en las tumbas realizando sus cultos religiosos 

(p. 430). 

Según el historiador francés, los primeros monumentos fúnebres fueron imitaciones 

de las tumbas dentro de los templos, algunos inspirados en monumentos de la antigüedad 

o en el estilo neoclasicismo, estelas con urnas, pirámides, obeliscos, columnas, columnas 

partidas y pseudo-sarcófagos (ibid., p. 445). 

 

Familia Palau 

Francisco Palau3 fue un migrante español que llegó a la Argentina junto con sus 

hermanos Antonio y Esteban, antes de 1895. Era oriundo de Balaguer, Cataluña, España 

y falleció en 1908.4 En el Segundo Censo Nacional de la República Argentina (1895), en 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

139 

 
 

Córdoba, Francisco figura como comerciante, católico, alfabetizado y casado.5 Era un 

hombre de negocios destacado en la ciudad. Fue miembro de la Sociedad de Comercio y 

luego miembro fundador de la Bolsa de Comercio en 1900.6 Fue dueño de la casa “El 

Espléndido” que tenía bar, villar, sala de fumar y, posteriormente, varias salas de cine 

donde solían reunirse personalidades de la época, como los reformistas del 1918. El 

comercio se ubicó en barrio centro, en la calle 24 de septiembre y esquina San Martín, 

luego calle Colón. En cuanto al desarrollo comercial de la colectividad española, 

Francisco Palau fue miembro respetado, siendo su negocio una de las siete fondas que en 

1904 figuraban en la Guía General de la ciudad de Córdoba. La colectividad española que 

Francisco integraba se destacó por regentear negocios de ramos generales, bares, hoteles, 

etc. (Vera de Flachs y Riquelme de Lobos, 1991). El negocio de Francisco Palau, empleó 

a varios extranjeros y argentinos.7 

La familia Palau se componía del matrimonio catalán y de tres hijos, Serafina 

(catalana) Luisa y Pedro.8 La hija mayor, contrajo matrimonio con otro migrante catalán, 

Salustiano Huerta Mantecón. (Figura 1) De esta unión nació Pedro José Francisco Huerta 

Palau, quien se casó con Luisa Soaje Melicier (hija de Eliseo Soaje Garzón). Pedro José 

Francisco Palau su hijo menor, falleció a los 19 años siendo estudiante de ingeniería el 

16 de abril de 1912,9 y fue sepultado en el panteón social de la Cofradía del Rosario en el 

cementerio San Jerónimo.10  Dos meses después fue trasladado al panteón de la familia 

de Josefina Prieur11, ya que era su tía y madrina de bautismo y esposa de Pedro Palau (tío 

de José Francisco). En esta época, el servicio que prestaban las Cofradías en Córdoba era 

destacable, ya que se dedicaban a dar sepelio a las personas desvalidas, y ofrecerles lugar 

para ser sepultados. El panteón Palau fue construido en un período posterior a 1912, ya 

que Filomena Riera de Palau falleció el 8 de septiembre de 1936 y fue depositada en el 

panteón Palau, como podemos observar en el Libro de Difuntos del cementerio.12 

En 1921, y según consta en la Guía de Comercio de la provincia de Córdoba, Filomena 

Riera viuda de Palau se presenta como la dueña del negocio.13 Pero Salustiano Huerta, su 

yerno, fue el director hasta la desaparición de la empresa. Observamos que, ya muerto 

Francisco, el negocio familiar se tornó en una Sociedad Anónima con inversión de 

capitales. Dichas sociedades eran una simple asociación de capitales para una empresa o 

trabajo cualquiera, no tenían razón social, como en este caso, ni se designaban por el 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

140 

 
 

nombre de uno o más socios, sino por el objeto para el cual se habían formado (ibid., p. 

164). 

 

 
Figura 1. Familia Palau, 1905.  

Fuente: Archivo fotográfico personal de Perico Huerta Palau. Córdoba, Argentina 

 

Simbolismo del panteón Palau 

El panteón fue realizado por un renombrado alarife cordobés: Luis A. Ceballos, 

destacado constructor en su mayoría de panteones transicionales del Art Nouveau al Art 

Deco en el cementerio San Jerónimo. Según documentos de la administración del 

Cementerio, el panteón está a título de Filomena Riera,14 quien lo hizo construir, tal vez 

alrededor de 1930. Capellino, Cufré y Rebaque de Caboteau (2017), en su línea 

argumentativa sostienen que este monumento pertenece al circuito de la ruta del Art 

Nouveau. Nosotros hemos demostrado que pertenece a la vanguardia periférica del Art 

Deco, el estilo egipcíaco. El panteón presenta dos cuerpos bien diferenciados, un cubo y 

una pirámide superpuesta. (Figura 2) Sobre el vano que conforman las jambas y el dintel, 

se encuentra el epitafio de la familia. Típico del estilo egipcio es el arquitrabe. Componen 

la entrada del pórtico tres escalones, número caro a la masonería, que indicarían los tres 

órdenes: aprendiz, compañero y maestre (Siete Maestros Masones, 2007). Al igual que 

en los templos masónicos, se debe ascender tres escalones para subir al altar, que siempre 

se encuentra en el altum o lugar de sacrificio, en donde el gran maestre “sacrificaba” al 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

141 

 
 

profano, en la ceremonia de iniciación (muerte iniciática) y renace como miembro de la 

logia (Adam, 2005). A los lados del vano se pueden observar dos cruces griegas de 

mampostería. Sobre ellas dos grandes lápidas de autor, en bronce con las memorias de 

Pedro Palau y Filomena Riera de Palau. (Figuras 2 y 3). En el segundo cuerpo que es la 

pirámide (Figura 4), el elemento netamente egipcíaco, posee una corona de flores con la 

que se rinde homenaje y recuerdo a los difuntos, adornada de manera esculpida o de 

ornamento sobre una de las caras de la pirámide (frontal). El simbolismo de la corona 

puede venir del círculo de la eternidad. Símbolo también del tiempo: movimiento sin 

principio ni fin, es sucesión constante de instantes: recuerdos permanentes de los 

ausentes. Cristo es el alfa y la omega, principio y fin de todas las cosas. La corona circular, 

es la figura geométrica por excelencia, perfecta, sin principio ni fin. Unidad con Cristo 

tanto en la vida como después de la muerte. Pero la corona también es el nexo entre la 

realidad humana y el más allá: el ser coronado se vincula con el orden superior como 

premio; de hecho, es un símbolo de carácter sagrado, venido del origen divino del poder 

(Anta Roca, 2016, p. 6). También la corona representa la victoria sobre la muerte, símbolo 

de poder y honor. Pero además en el Antiguo Egipto existía un atavío vegetal conocido 

como “corona de justificación”, que adornaba las cabezas de las momias. Los egipcios 

sostenían que Osiris regresó triunfal de la muerte; también el difunto podría salvarse de 

las dificultades del inframundo, superar el juicio de Osiris y vivir en plenitud en su reino, 

un lugar sin penurias. Los cristianos adoptaron la corona como un símbolo de la 

recompensa celestial. Los deudos u oferentes encargaban esculpir o grabar arreglos 

florales circulares en las lápidas para sugerir las buenas obras de los muertos en vida. En 

este caso en particular, la corona sobre la cruz es un símbolo de la soberanía de Dios. La 

cruz representa la cristiandad y la corona de laureles la victoria de Dios sobre el mundo 

terrenal y el celestial (Elías, 2019, pp. 141-142). 

En el remate de la pirámide encontramos una fire pot u olla de fuego, es la llama que 

pasa de la lámpara a la vela (Figura 4). Indica que el morir y la muerte conducen al 

renacimiento. Símbolo de la vida eterna y el cuidado constante de los muertos. Puede 

simbolizar el espíritu, además de ofrecer luz en las tinieblas de la muerte. En estos crisoles 

de fuego, la llama sigue iluminando porque es una analogía de la inmortalidad del alma. 

Se trata de una costumbre ancestral desde las tumbas púnicas a las romanas, que 

proporcionaban luz al otro lado de la existencia. Esto es lo que representan los fire pot, 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

142 

 
 

lámparas votivas o llamas, iluminan, tranquilizan y alivian, pero sobre todo recuerdan que 

la luz de Cristo va con sus hijos en el tránsito al otro mundo (ibid., p. 147). 

 

Figura 2. Volumetría del conjunto del panteón Palau. Fuente: fotografía de la autora (2022) 

 

 
 

Figura 3. Detalle del Panteón Palau. Fuente: fotografía de la autora (2022) 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

143 

 
 

 

Figura 4. Detalle de la pirámide del panteón Palau. Fuente: fotografía de la autora (2022) 

 

Podemos observar una cruz sobre la cual se asienta la corona. Para Mircea Eliade 

(1979) el significado de la cruz se remonta con anterioridad al cristianismo, pero cobra 

sentido relevante con la crucifixión de Jesús. La cruz es un símbolo que, bajo formas 

diversas, se rencuentra casi por todas partes y desde las épocas más remotas; por 

consiguiente, está muy lejos de pertenecer propia y exclusivamente al cristianismo como 

algunos podrían de creerlo (Guenón, 1931, p. 5).  Existen numerosas tipologías de cruces, 

por la forma y dimensión de sus brazos, la cruz griega de cuatro brazos iguales simboliza 

el equilibrio entre el cielo y la tierra, entre lo activo y lo pasivo. La cruz en la intersección 

entre lo horizontal y lo vertical la convierte en un símbolo totalizador. Unión del cielo y 

la tierra, el oriente eterno para los masones. El centro del mundo (Anta Roca, op. cit., p. 

3). Su simbolismo según Mircea Eliade (op. cit.) equivale al árbol cósmico precristiano, 

emblema de la renovatio integral, y posteriormente, con el cristianismo, a la salvación, a 

la muerte en beneficio de otros: 

 

La cruz, hecha de la madera del árbol del bien y del mal, se identifica con el árbol cósmico o lo 

sustituye; es descrita como un árbol que «sube de la tierra al cielo», planta inmortal que «se alza en 

el centro del cielo y de la tierra, firme sostén del universo», «el árbol de vida plantado en el 

Calvario». Numerosos textos patrísticos y litúrgicos comparan la cruz con una escala, una columna 

o una montaña, expresiones características del «centro del mundo». Todo ello es prueba de que la 

imagen del «centro» se imponía naturalmente a la imaginación cristiana. Ciertamente, la imagen de 

la cruz como árbol del bien y del mal, como árbol cósmico, tiene su origen en las tradiciones 

bíblicas. Pero la comunicación con el cielo se establece a través de la cruz (= el «centro») y, al 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

144 

 
 

mismo tiempo, se «salva» todo el universo. La idea de salvación por otra parte, no viene sino a 

retomar y completar las nociones de renovación perpetua y de regeneración cósmica, de fecundidad 

universal y de sacralidad, de realidad absoluta y, en resumidas cuentas, de inmortalidad; nociones 

todas que coexisten en el simbolismo del árbol del mundo (ibid., pp. 467-468). 

 

Signo de la relación entre dos mundos, combina lo horizontal de la tierra, con lo 

vertical y espiritual del cielo, indicando siempre la cercanía con lo sagrado. Junto con el 

cuadrado participa del simbolismo del número cuatro, por lo que se la relaciona con los 

puntos cardinales. Por otro lado, se interpreta como una inversión del árbol de la vida del 

Paraíso, es decir, como eje del mundo, “estableciendo la relación elemental entre los dos 

mundos, el inferior y el superior” (Morales y Marín, 1984, p. 108). 

El segundo cuerpo que conforma el panteón es la pirámide: triángulo por excelencia. 

(Figura 4). En cierto momento las culturas occidentales empezaron a experimentar 

atracción por la cultura egipcia, tras las excavaciones arqueológicas del siglo XIX, pero 

principalmente con el descubrimiento de la tumba del rey Tut, en 1925. Para los egipcios 

las pirámides eran una representación de Ra, el dios Sol, en todo su esplendor; Ra en la 

cúspide y con sus rayos descendentes abarcaba el mundo entero (Elías, op. cit., p. 225). 

Fueron estilos de tumbas muy de moda y utilizados en cementerios como La Recoleta, El 

Salvador de Rosario, La Plata, etc. Lo cierto es que el empleo de esta estructura obedece 

siempre a creencias religiosas o ritos mágicos, por la convergencia ascensional, 

conciencia de síntesis o lugar de encuentro entre dos mundos -uno mágico, ligado a ritos 

funerarios de retención indefinida de la vida o de paso a una vida supra temporal y otro 

mundo que sería el racional, que evoca la geometría y modos constructivos (Adam, op. 

cit., p. 39). Algunas formas geométricas tienen la capacidad de calar hondo en el 

inconsciente; el poder psicológico de ciertas formas abstractas simboliza, determinadas 

emociones humanas. Algunas formas geométricas, como la pirámide, están relacionadas 

con el equilibrio intrínseco de la propia naturaleza. El tema del balance es particularmente 

evidente en los significados simbólicos de las pirámides cuyo vértice hacia el firmamento 

representa la ascensión al cielo; el fuego principio masculino, activa a la inversa, 

simboliza la gracia que desciende del cielo (Fontana, 1993, p. 54). El número mágico tres 

que identifica la pirámide, representa la Trinidad, también la perfección. Simboliza en 

otras cosas, en este contexto, la Fuerza, Sabiduría y Belleza, los tres reinos, mineral, 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

145 

 
 

vegetal y animal (Anta Roca, op. cit., p. 10).  De este modo, la pirámide propiamente 

dicha expresa el eje del mundo. Su ápice simboliza el punto culminante del logro 

espiritual y el cuerpo de la estructura, mostrando la ascensión del hombre por la jerarquía 

de la iluminación (Fontana, op. cit., p. 59). En el interior del panteón, la capilla está 

revestida con un estucado al fuego. El altar es de mármol blanco, sostenido por dos 

pequeñas columnas con capiteles corintios. Debajo del mármol podemos observar dos 

cuadros con fotos de los primeros fallecidos: Francisco Palau y el joven Pedro Palau. 

(Figura 5). Sobre él, las imágenes de la Virgen del Carmen, devoción española, a su lado 

la imagen del Sagrado Corazón de Jesús. En medio de ambos hay un crucifijo y sobre el 

altar algunas reliquias familiares. Pendiendo de la bóveda de cañón corrido se ubica la 

lámpara votiva en bronce, hacia los costados dos ventanas y la gran cripta. La capilla del 

panteón no escapa a lo acostumbrado en este estilo de construcciones religiosas: un altar, 

imágenes, lámpara votiva y recuerdos familiares, en este caso dos fotos de Pedro y 

Francisco y algunas reliquias personales. (Figura 6) En cuanto al estilo o lenguaje 

artístico-arquitectónico del panteón, no creemos que pertenezca al Art Nouveau por la 

falta de elementos característicos de este estilo. Pero podemos pensar que fue construido 

en un momento transicional hacia el Art Decó, de estilo egipcíaco. El panteón se ubica en 

la manzana: 9. Sec/Blo. 86, Planta: 9, fila 27. Calle: Santo Tomás. Número de Catastro: 

06.86.009.0270.00000 (Maldonado, 2019). 

Desde el enfoque de Eva Reimers (1999) al análisis del panteón familiar de la familia 

Palau de origen catalán, permite comprender este espacio funerario como un dispositivo 

de comunicación cultural en el que se inscribe y se transmite una identidad étnica 

específica. Lejos de funcionar únicamente como un lugar de enterramiento privado, el 

panteón opera como una materialización simbólica de la pertenencia familiar y de la 

memoria migrante, expresando una continuidad identitaria que vincula el pasado europeo 

con el presente argentino. En términos de Reimers, la tumba comunica identidad y 

pertenencia más que la mera gestión de la muerte biológica, en tanto “graves and funeral 

can be understood as cultural communication” (ibid. p. 148). En el caso del panteón Palau, 

esta comunicación se articula mediante la elección de inscripciones, la persistencia del 

apellido de origen catalán y, eventualmente, el uso de símbolos o lenguajes que remiten 

a una tradición cultural diferenciada, lo que permite leer el espacio funerario como un 

texto social que afirma una identidad étnica específica dentro del marco más amplio de la 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

146 

 
 

sociedad cordobesa. Por ejemplo, en el interior observamos la imagen de la virgen del 

Carmen, devoción netamente española. (Figura 5) 

 

 
 

Figura 5. Detalle del altar del panteón Palau. Fuente: fotografía de la autora (2022) 
 

 

 

Figura 6- Detalle en caja de metal de las reliquias personales, como cabello.  

Fuente: fotografía de la autora (2022) 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

147 

 
 

 

A modo de ejemplo, la comparación entre el panteón de la familia Palau y los 

panteones mutuales o sociales, nos permite identificar distintas estrategias de gestión 

simbólica de la identidad étnica en el espacio funerario. Mientras los panteones mutuales 

tienden a enfatizar una visibilización colectiva de la pertenencia étnica o comunitaria —

mediante denominaciones institucionales, símbolos compartidos y una ocupación 

espacial claramente identificable—, el panteón familiar Palau parece inscribirse en una 

lógica más sutil de afirmación identitaria. En este último caso, la identidad de origen 

catalán no se presenta necesariamente como una marca colectiva explícita, sino como una 

memoria étnica familiarizada, incorporada a través del apellido, de la continuidad 

genealógica y de una estética funeraria que no rompe con los códigos dominantes del 

cementerio local. Desde la perspectiva de Reimers (ibid.), ambas modalidades deben 

entenderse como formas de comunicación cultural: mientras la mutual comunica 

pertenencia a través de la visibilización pública del grupo, el panteón familiar articula una 

estrategia de asimilación simbólica que, sin renunciar al origen, lo integra de manera 

menos conflictiva al orden funerario hegemónico. Esta diferencia pone de relieve cómo 

el espacio cementerial funciona como un campo donde se negocian identidades étnicas, 

grados de integración social y modos diferenciados de inscripción de la memoria 

migrante. 

 

Análisis de la capacidad comunicativa del panteón Palau 

Tomando al cementerio como espacio de disputas y territorio de memoria, podemos 

considerar en ese aspecto las construcciones funerarias no solo como lugares de descanso 

eterno, sino también representaciones simbólicas de la posición social y el capital cultural 

y económico de la familia analizada: Palau. Los monumentos fúnebres se dieron en un 

contexto de recepción, donde los estilemas arquitectónicos y el estilo en particular, fueron 

particularmente entendidos por los constructores como Luis Ceballos, en un contexto 

receptivo más simplificado, sobrio y seriado. La obra arquitectónica se ve como un texto 

que comunica y es recibido de diferentes maneras según el horizonte de expectativas de 

cada receptor. En este caso particular, dicho horizonte fue tomado de catálogos funerarios, 

donde los panteones se amoldaron a los requerimientos sociales, tecnológicos, 

constructivos y simbólicos de la familia Palau y del constructor. Ello implicó cierta 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

148 

 
 

diferenciación con panteones de estilo Art Decó más repletos de estilemas y detalles de 

la vanguardia, como en los grandes centros de Italia, Francia y Estados Unidos de 

América. En cuanto al capital cultural y económico: las diferencias en las construcciones 

funerarias reflejan estas variaciones de las familias, que poseían distintos recursos 

económicos para el acceso a los materiales de construcción. De hecho, los materiales 

fueron de primera línea y muy refinados. En el caso de la familia Palau, vemos un carácter 

más monumental de la obra funeraria. 

La imitación de elementos estilísticos por parte de la pequeña burguesía refleja un 

intento de aproximarse a los estándares de la alta burguesía o aristocracia, demostrando 

cómo el gusto y la elección estilística están condicionados por la posición social y el 

capital cultural. De hecho, estas burguesías migrantes recurrieron a estilos arquitectónicos 

en boga (Art Decó) que, dentro de la sociedad cordobesa, eran símbolos de prestigio 

social. En cuanto a la función simbólica y comunicativa propiamente dicha, las 

construcciones funerarias funcionan como propiedades diferenciadoras dentro del campo 

social, actuando como un sistema simbólico que legitima la posición social de sus 

propietarios. En cuanto a la semiosis: hay un signo que representa algo. El panteón es el 

signo y se refiere a los difuntos que allí yacen, el objeto al que el signo refiere. También 

interviene un intérprete de la obra arquitectónica, que es el alarife o arquitecto que 

construyen significados mediante discursos colectivos que articulan objetos, 

comportamientos y símbolos compartidos. En la semiótica peirceana, el pensamiento está 

en constante movimiento, dado que cada signo genera nuevos interpretantes, creando una 

cadena infinita de significados. De hecho, cada intérprete puede tomar una recepción 

distinta del mismo lenguaje arquitectónico Art Decó aplicado a otras obras 

arquitectónicas, imprimiéndole otros significados, socialmente construidos o solicitados 

por el comitente. Para Margariños de Morentin (2008), hay un signo que representa algo, 

el panteón representa la muerte. Hay un objeto al que el signo refiere, esto es los cuerpos 

que yacen dentro del panteón. Hay un interpretante, que es la comprensión o efecto 

producido en quien interpreta el signo. Este intérprete es el constructor de la obra o el 

comitente. La semiosis ocurre en contextos específicos y es influida por los discursos 

culturales, históricos y sociales de una comunidad, en este caso el período de entreguerras, 

donde el Art Decó hace su aparición en la arquitectura moderna de Córdoba, siendo una 

de las vanguardias de la geometría. Magariños (ibid.) explora cómo los signos nos 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

149 

 
 

permiten construir distintos mundos posibles, es decir, interpretaciones alternativas de la 

realidad basadas en las creencias, prácticas culturales y valores de una comunidad. De 

hecho, la vanguardia periférica del Art Decó egipcíaco, elaboró toda una simbología 

cosmogónica distinta a lo trasmitido simbólicamente por el simple Art Decó; el mundo 

es el horizonte interpretativo que se constituye como el contexto en el que operan los 

signos, donde los objetos y comportamientos adquieren significado. Para nuestro caso, el 

mundo del cementerio San Jerónimo es donde operan los signos y donde los objetos, 

panteones adquieren distintos significados dentro de un mismo lenguaje arquitectónico. 

En cuanto a la función simbólica y representativa de estos dos panteones Art Decó 

egipcíaco, aunque se traten de signos gráficos y estilemas sencillos, básicos y directos, 

ellos eluden a imágenes que representan contenidos destacados para los constructores, 

pero cuyos lenguajes muchas veces eran desconocidos por los comitentes. Esto habla de 

una herencia cultural y arquitectónica muchas veces recepcionada de forma acrítica. El 

Art Decó, considerado como soporte de la mediación, pretendía llamar a la reflexión sobre 

formas de vida y concepciones de la muerte que estaba en permanente cambio. En el 

panteón trabajado, los estilemas y lenguaje ornamental harían referencia a un nuevo 

mundo que se gestaba tras la crisis de 1929 y el período de entre guerras (Tarán y Bergallo 

Loustau, 1986). El Art Decó se asoció a la idea de lo moderno, desde una postura 

conformista, optimista e integrada (Iglesias, 1986, p. 20). Específicamente en el contenido 

egipcíaco, su arquitectura entra como una moda dentro del movimiento neoclásico en el 

siglo XIX, pero más fuertemente con el descubrimiento de la tumba de Tutankamon en 

1922; dentro del movimiento moderno del Art Decó, la moda egipciaca poseía un fuerte 

énfasis conceptual, retomando la racionalidad del mundo simbólico de raigambre 

filosófica neoplatónica. La simbología que anteriormente detallamos en el panteón, 

expresa un complejo simbolismo hermético en cuanto a la representación. Los códigos 

estéticos son polisémicos, lo que puede tener varios significados a la vez; en nuestro caso 

fueron analizados atendiendo al contexto de recepción. Y es así porque el significante, 

puede tener varios significados: uno evidente que es histórico -que es el que hemos 

analizado- pero también hay otro de tipo esotérico o hermético conocido por los iniciados 

en alguna sociedad secreta (Hurting, 1961). En ciertos casos, los símbolos presentes 

pueden considerarse como arquetipos compuestos por un conjunto de ideas asociadas, 

que en su mayoría toman forma del mito de Osiris y del culto a Isis. Según hemos podido 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

150 

 
 

observar, el disco solar alado es la sublimación y transfiguración de Osiris, símbolo de la 

inmortalidad y la resurrección. La esfinge es un monumento de sabiduría, símbolo de 

eternidad y guardián de los umbrales sagrados (Sempé, Rizzo y Dubarbier, 2003). 

 

El panteón espacio sagrado 

Al respecto P. Ariés (op. cit.), expresa “El cementerio público va a concentrar por toda 

la piedad hacia los muertos. En el siglo XX, y según la frase de un historiador americano, 

S. Frenese convierte en “una institución cultural”, yo diría incluso que religiosa” (p. 435). 

A principios del siglo XIX hizo su aparición un nuevo prototipo de sepultura que se hizo 

muy popular y fue la “tumba-capilla” (p. 445). Este monumento notable era como una 

“pequeña Iglesia”. Según el autor francés se tornó costumbre muy rápidamente tener una 

capilla en el cementerio, “miniaturizada de las dimensiones normales” (p. 446). Ellas se 

difundieron y vulgarizaron durante la segunda mitad del siglo XIX hasta la actualidad.  

Las capillas de los panteones estaban equipadas de la siguiente manera:  

 

una pequeña cella con un altar rematado por una cruz, cubierto por un mantel, candelabros y jarras 

de porcelana. Ante el altar uno o dos reclinatorios; los nombres de los difuntos y los epitafios están 

sobre los muros interiores de la cella, cerrada a su vez por una verja, en origen acristalada. La capilla 

es generalmente de estilo neogótico; sobre su frontis está inscrito: Familia X. Porque, como las 

capillas laterales de las iglesias, estas tumbas no eran individuales, sino familiares. La tumba apenas 

si es más, incluso en apariencia, que ese monumento conmemorativo que perpetuaba un recuerdo; 

se ha convertido en un lugar de visita y de peregrinación, organizado para la plegaria y la meditación, 

con algo donde sentarse o al menos arrodillarse. En las tumbas-capillas no hay lugar privilegiado 

para el retrato, salvo cuando el muerto es ilustre, como el general Chanzy, representado entonces 

como yacente a la moda medieval y vuelto hacia el altar de su capilla (ibid., p. 445). 

 

La aparición de los panteones familiares con capilla tiene que ver con toda una teología 

del castigo. Como decía Le Goff (1989), era más por temor a la condenación que a la 

muerte; por ello la aparición de estas capillas con altares fueron funcionales a una 

economía de la salvación. La muerte puede sentirse como puerta, como transición a otro 

mundo. En la antigua literatura cristiana el ave fénix se transformó en un símbolo de 

resurrección y se le relacionó con Cristo, verdadero Dios Solar que ha vencido el 

sufrimiento y la muerte. En un grabado de 1485, vemos como del leño de la vida de la 

corona de espinas de Cristo brotan las llamas de las que se alza el ave Fénix. “Mas tu 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

151 

 
 

sacaste mi vida de la fosa Yahvé, Dios, mío y Yahvé dio la orden al pez y este devolvió 

a Jonás en Tierra firme” (Jonás, 1 y 2). Se puede reconocer que el ser tragado es el paso 

al umbral del más allá, del descenso al mundo inferior. Según Mateo los sucesos de Jonás 

son una prefiguración de la vida y de la muerte de Cristo “Así como Jonás estuvo en el 

vientre del monstruo marino tres días y tres noches, así estará el Hijo del hombre en las 

entrañas de la tierra tres días y tres noches” (Mateo, 12:39s). Según el Apocalipsis de 

Juan (19: 7-9), la meta esplendorosa de la muerte del hombre en la tierra es la reunión 

con Dios en el marco de las bodas. El requisito previo para estas bodas del cordero, era 

la muerte corporal. Mas aun al instante de la muerte y de las bodas, podían fundirse en 

uno, con las angarillas del muerto o el sarcófago, tanto que podían convertirse en un lecho 

nupcial. En el culto cristiano a los muertos es la fe en la resurrección de acuerdo con la 

palabra de Jesús, trasmitidas por el evangelista San Juan (11:25). “Yo soy la resurrección 

y la vida; quien crea en mi vivirá, aunque haya muerto” (Juan 11: 26-26).  De esta manera 

la Iglesia vinculó a los vivos y a los muertos hasta conformar una comunión de santos 

(Lurker, 1992, p. 249). 

Toda unidad arquitectónica consagrada al más allá y lo eterno reviste un carácter 

sagrado, de espacio sacralizado. Sabemos que las grandes concepciones de las 

mentalidades se mueven en otros tiempos, que son más lentos y largos. A pesar del 

evidente proceso de modernización, la tradicional sociedad cordobesa dio cuenta de ello. 

De este modo, todo microcosmos, todo lugar habitado, tiene lo que podría llamarse centro 

del mundo, lugar sagrado por excelencia. Esta región cósmica posee tres lugares, cielo, 

tierra e infierno. En el panteón fúnebre podemos considerar que se representan tanto el 

cielo como la tierra. El centro, o sea el panteón, es el punto de confluencia de estas 

regiones. Según cierta tradición siria el cielo es el ombligo de la Tierra, asentada en un 

altum. Por ello, toda arquitectura fúnebre se encuentra elevada -en el caso del panteón 

Palau, por tres escalones-. (Figura 2).  

No sólo los templos se consideraban sitios en el “Centro del Mundo” sino que todo 

lugar sagrado, todo lugar que manifestaba una inserción de lo sagrado en el espacio 

profano, se consideraba también como un centro. En la medida en que los antiguos lugares 

sagrados, templos o altares, pierden su eficacia religiosa, se descubren y se aplican otras 

formas geométricas, arquitecturales o iconográficas, que representan, en definitiva, y a 

veces de un modo sorprendente, el mismo simbolismo del centro. Otra generalidad es el 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

152 

 
 

desarrollo de un altar centrado, el que consideramos como el hogar de la espiral, que 

simboliza la espiritualidad progresiva del universo. Es el lugar y el instante en el que un 

ser se torna sagrado. Microcosmo canalizador del templo y del universo, sobre él o cerca 

de él se cumple el sacrificio que lo hace sagrado. Por esta razón se halla elevado con 

relación a todo lo circundante (Chevalier y Cheerbrandt, 1995).  

Según Mircea Eliade (1998) para el hombre religioso, no todo el espacio es 

homogéneo, razón por la cual es necesario fundarlo. Por eso se ve forzado a establecer el 

“centro del mundo” con una cualidad excepcional, los lugares santos del universo 

privado. En términos simbólicos, un lugar destacado de los panteones son los umbrales, 

que constituyen un hito, una frontera, la división de lo sagrado y lo profano. En la 

funebria, los umbrales tienen su rito, el introito del féretro al espacio propiamente 

sagrado. Es el espacio ligado a Proserpina, diosa de la muerte, de un paso de un mundo a 

otro; en los panteones de estilo neoclásico encontramos los atrios, específicamente 

dedicados a la transición de lo profano a lo sagrado. Se establece la necesidad de un 

pórtico que marque el umbral por donde se accede al mundo sagrado, donde la acción de 

Dios o los dioses es posible. Allí el cuerpo adquiere un carácter de depósito definitivo 

para llevar adelante los rituales asociados a la salvación de las almas, la transición al otro 

mundo en la cosmogonía cristiana, el cielo. Tomando como ejemplo la hierofanía judía, 

cuando Jacob vio en sueños la escalera al cielo por donde suben y bajan los ángeles, 

escuchó de lo alto que el Señor decía: “Yo soy el Eterno, el Dios de Abrahán” (Éxodo, 

3:6). Abrumado despertó del sueño y construyó en ese espacio un monumento sagrado, 

cargado de aceites e incienso, Betel, es decir “Casa de Dios” (Génesis, 28:12-19). Este 

monumento era el punto paradójico de tránsito de un modo de ser a otro (Vida-Muerte). 

La comunicación con el cielo se expresa indiferentemente por cierto número de imágenes 

relativas en su totalidad al axis mundo, árbol de la vida, escalera de Jacob, etc. Alrededor 

de ese eje cósmico se extiende el “mundo”, por lo tanto, ese centro se encuentra en el 

“medio”, en el centro del Mundo. En la mayoría de estos templos y monumentos 

funerarios, las bóvedas o cielos rasos representan la bóveda celeste, el suelo expresa la 

Tierra, las cuatro paredes las cuatro direcciones del espacio cósmico. La construcción 

ritual del espacio mortuorio queda subrayada por un triple cósmico: las cuatro puertas, 

las cuatro ventanas y los cuatro colores significan los cuatro puntos cardinales. 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

153 

 
 

Según algunas máximas de arquitectos del modernismo, la casa ideal del mundo 

moderno debía ser una máquina a rendir ante todo funcional, es decir debía permitir a los 

hombres y mujeres trabajar y descansar para asegurar el trabajo. No ocurre esto con el 

espacio sacralizado que es netamente parte del hombre religioso con otras temporalidades 

litúrgicas. El panteón mortuorio es un imago mundi, donde el cielo es concebido como 

tienda sostenida por los muros o columnas. Volviendo a tomar como ejemplo la hierofanía 

hebrea, los modelos del tabernáculo fueron creados por Yahvé desde la eternidad, siendo 

revelado a sus elegidos para que fueran construidos en la tierra. Se dirige a Moisés en 

estos términos: “Construiréis el tabernáculo con todos los utensilios, exactamente según 

el modelo que te voy a enseñar” (Éxodo, 25:8-9). Cuando David dio a su hijo Salomón el 

plano de las edificaciones del templo, del tabernáculo y de todos los utensilios, le asegura, 

que “todo esto […] se encuentra expuesto en un escrito de mano del Eterno que me ha 

dado la inteligencia” (I Corintios, 28:19). Esto es lo que proclama Salomón: “Tú me has 

ordenado construir el Templo en tu santísimo nombre, así como un altar en la ciudad 

donde tu habitas, según el modelo de la muy santa tienda que habías preparado desde el 

principio” (Sabidurías, 9:8). El panteón fúnebre recoge todos estos simbolismos, la 

muerte es la experiencia de lo sagrado por antonomasia, la que hace posible la fundación 

del mundo, abriendo un nivel de comunicación con los niveles cósmicos. 

En cuanto a los tiempos a los que nos hemos referido de manera somera anteriormente, 

el hombre religioso no vive en un tiempo homogéneo; existe el tiempo sagrado al cual se 

accede mediante ritos. Toda fiesta religiosa, todo tiempo litúrgico constituye una 

reactualización de un acontecimiento sagrado. Por ejemplo, el aniversario del 

fallecimiento de algún familiar, ciclo del eterno retorno, diferentes días especiales, como 

el de la madre y del padre. En la cultura cristiana se destacan el día de Todos los Santos 

y de los Fieles Difuntos (1 y 2 de noviembre respectivamente). Estas celebraciones 

significan salir del tiempo regular ordinario para integrarse a un tiempo mítico 

reactualizado, que es propio de las cosmogonías del eterno retorno. Es un tiempo 

ontológico por excelencia, siempre igual a sí mismo. En cada fiesta periódica se encuentra 

el mismo tiempo sagrado que se había manifestado en la fiesta del año anterior. Es 

siempre un tiempo circular, como especie de eterno presente mítico, que se reintegra 

periódicamente, anualmente, mediante el artificio de los ritos. Estos se celebran en el 

interior del recinto del panteón, operando aquí un quiebre con el tiempo profano. Lo que 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

154 

 
 

está presente en el rito, es el tiempo que se vive la existencia de la vida y muerte de 

Jesucristo (Eliade, op. cit., p. 55). 

Las exequias fúnebres no se limitaban al día del funeral. El grupo familiar, los 

parientes y los vecinos más allegados participaban en determinadas celebraciones 

religiosas durante el período de luto. Entre estos días exequiales estaban las misas de 

honra, el novenario que seguía al funeral y el “día mensual de almas”, los lunes. El 

período del duelo finalizaba generalmente al cumplirse el año de la muerte con la 

celebración del funeral. Estos ritos, como novenarios, el rezo en latín del salmo N° 130 

De Profundis, las misas en desagravio de las almas, el rezo del rosario, las letanías de los 

santos pidiendo por el eterno descanso de los difuntos, se realizaban dentro del espacio 

sagrado del panteón, la capilla. 

La responsabilidad de activar las luces que ardían en ella y de hacer ofrendas en 

sufragio de los difuntos familiares recaía tradicionalmente sobre la mujer. A las luces que 

ardían en la sepultura se les ha atribuido diversas significaciones místicas relacionadas 

todas ellas con la pervivencia del alma más allá de la muerte. En el antiguo funeral se 

llevaba a cabo el canto del oficio de difuntos (nocturnos) y se recitaba o cantaba en latín, 

lo que le daba al espacio sagrado un clima místico.  

En algunas culturas las urnas funerarias se construyen en función de casas, templos o, 

en nuestro caso, panteones que poseen una abertura superior, la bóveda o cielo raso que 

permite al alma del muerto entrar y salir. Hay toda una cosmogonía que se corresponde 

con diferentes modalidades de tránsito de los difuntos, de las tinieblas a la luz, el sol, de 

la preexistencia de una humanidad a su vez manifestación de la vida y la nueva muerte, 

la existencia post mortem del alma (ibid., p. 131). Es necesario aclarar que todo 

simbolismo del tránsito expresa una concepción especifica de la existencia humana. 

Cuando nace, el hombre todavía no está acabado, tiene que nacer una segunda vez, 

renacimiento iniciático; espiritualmente se hace hombre completo pasando de estado 

imperfecto al estado perfecto del adulto. La puerta estrecha aparece siempre en la 

cosmogonía de la muerte, la fe equivale el tránsito de un estado al otro y opera una 

verdadera mutación ontológica (ibid., p. 132).  

Como se ha señalado dentro de la historia de las religiones, antropología y sociología, 

los ritos de pasos forman parte de una dimensión relevante para el hombre religioso. El 

rito que aquí nos compete es el de la vida a la muerte; también podría decirse que en cada 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

155 

 
 

rito de paso se trata siempre de una iniciación, aun en la muerte. Los ritos de esta última 

son aún más complejos porque no se trata simplemente de un fenómeno natural, sino de 

un cambio de régimen a la vez ontológico y social. El difunto debe afrontar ciertas 

pruebas que conciernen a su destino de ultratumba, debiendo ser a la vez ser aceptado por 

la comunidad de los nuestros, la iglesia triunfante. Cuando el alma del difunto pasa de 

una morada a otra nueva, es admitido en la comunidad de los muertos. Todo hombre, 

arcaico o moderno se esfuerza por vencer a la muerte transformándola en rito de tránsito.  

La muerte en la condición profana es solo finitud. En cambio, el hombre religioso después 

de la muerte se eleva al cielo, la estancia con los dioses o de un Dios. Por medio del 

sacrificio se forja una condición sobrehumana. Todas estas aclaraciones y análisis hechos 

a la luz del hombre religioso, presentan ciertas dificultades en el mundo modernizado con 

el cual trabajamos. Cualquiera que sea el contexto histórico en el que esté inserto, el homo 

religioso cree siempre que existe una realidad absoluta, lo sagrado. 

Dentro de la dimensión simbólica de los panteones, estos fueron construidos como 

capillas domésticas con un prototipo arquitectónico bastante regular. En el centro del 

monumento se encontraba el altar que cumple varias funciones simbólicas, religiosas y 

culturales, dependiendo de las creencias y tradiciones de la comunidad o familia que lo 

utiliza. Una de las funciones es el homenaje a los fallecidos: el altar es un lugar de respeto 

y recuerdo para honrar la memoria de los seres queridos difuntos. Puede estar decorado 

con objetos personales, fotos, flores, velas y otros elementos simbólicos que representen 

la vida del difunto. (Figura 5) 

En tanto espacio para rituales y oraciones, en muchas tradiciones cristianas el altar 

sirve como un punto focal para realizar rituales, oraciones o ceremonias en honor al alma 

del fallecido. Puede incluir íconos religiosos, crucifijos, imágenes de santos o textos 

sagrados según la fe de los presentes. Algunas culturas creen que el altar actúa como un 

puente entre el mundo de los vivos y el de los muertos. Durante ciertas fechas, como el 

Día de los Muertos en Argentina, se utilizan altares para invitar y recibir espiritualmente 

a las almas de los fallecidos. Respecto a las expresiones de afecto, los elementos del altar 

reflejan el cariño y el respeto hacia el fallecido, mostrando detalles personalizados que 

recuerdan su vida, gustos e importancia dentro de la familia o comunidad, como fotos, 

elementos preciados o reliquias. (Figura 5) Finalmente, en algunas tradiciones el altar 

también es una expresión artística y cultural, visible en elaborados diseños que incorporan 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

156 

 
 

simbolismos específicos relacionados con la vida, la muerte y la trascendencia: jarrones, 

placas y candelabros de bronce, poemas y santos de la devoción de los fallecidos. Es el 

lugar de sacrificios y rituales religiosos-familiares que antes nombramos. Este altar de 

espalda al pórtico de entrada, estaba dispuesto así según las normas del Concilio de 

Trento, donde las misas se rezaban dentro del panteón fúnebre, cantadas en latín y de 

espaldas a los deudos. También se solían rezar en latín las largas letanías de difuntos y se 

disponían dentro de la capilla reclinatorios para realizar las oraciones, tales como sillones 

para pasar una estancia en compañía de los difuntos. En este sentido los objetos 

ornamentales eran bastante estandarizados: el altar de mármol con los floreros, los 

candelabros, la cruz de mármol con el Señor de bronce y una lámpara votiva pendiente 

de la bóveda del monumento o claraboya; en otros casos al costado del altar se 

encontraban los reclinatorios y lápidas o placas de bronce. (Figura 5) 

Para finalizar, la lectura conjunta de los aportes de Reimers (op. cit.) y Scott (2002) 

permiten comprender el espacio funerario como un campo en el que la identidad se 

comunica no solo a través de la visibilidad simbólica, sino también mediante grados 

diferenciales de legibilidad social. Siguiendo a Reimers (op. cit.), tanto el panteón 

familiar Palau como los panteones mutuales deben ser entendidos como dispositivos de 

comunicación cultural que expresan pertenencia, memoria e identidad más allá de la 

muerte biológica. Sin embargo, al incorporar la perspectiva de Scott, resulta posible 

advertir que no todas las identidades funerarias buscan ser igualmente visibles ni legibles 

para el conjunto de la sociedad. Mientras los panteones mutuales producen una alta 

legibilidad colectiva —haciendo explícita la pertenencia étnica o institucional mediante 

nombres, símbolos y una ocupación espacial claramente reconocible—, el panteón 

familiar Palau construye una identidad étnica de baja visibilidad pública pero alta 

legibilidad interna, inteligible principalmente para quienes comparten o reconocen la 

memoria familiar y el origen catalán. Esta estrategia puede interpretarse como una forma 

de integración simbólica que evita la confrontación identitaria directa, al tiempo que 

preserva la continuidad de la memoria migrante. De este modo, el cementerio emerge 

como un espacio donde se articulan distintas políticas de la memoria, en las que 

visibilidad y legibilidad operan como variables centrales para comprender las 

modalidades de inscripción étnica y los procesos de asimilación en la Argentina 

contemporánea. 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

157 

 
 

 

Palabras finales 

Desde mediados del siglo XIX y hasta mediados del siglo XX, todas las familias 

económicamente acomodadas construían sus panteones fúnebres con capillas domésticas 

para llevar a delante el culto a los muertos, ya sean en las diferentes fechas de la liturgia 

o en las importantes para cada familia, como los aniversarios del fallecimiento o días del 

padre o madre.  

La crisis de los rituales funerarios anunciados por Han (op. cit.), sumado a la negación 

de la muerte descriptas por Ariés (op. cit.), Vovelle (op. cit.) entre otros, focalizan su 

análisis en el Occidente europeo. No obstante, se debe tener en cuenta que los tiempos 

son diferentes, no existe un solo Occidente, sino “otros” donde los transcurrires son 

mixtos y la historia tiende a ser lenta. Del mismo modo los historiadores de las 

mentalidades franceses aclararon que los cambios frente a la muerte se resuelven en largas 

duraciones y tiempos lentos. A diferencia del occidente europeo, en América y Argentina 

los cambios fueron más lentos aun y la diversidad temporal estuvo regida por las 

geografías. Si tomamos como base algunas reflexiones de Waldo Ansaldi (op. cit.) 

respecto a las temporalidades en América Latina, podemos inferir que en algunos países 

latinoamericanos más que en otros -y dentro de cada país hacia el interior del interior- las 

familias de religión católica y de cierto status social siguen construyendo panteones 

fúnebres con capillas domésticas aggiornadas a las arquitecturas del presente.  

En cuanto a lo étnico podemos decir que la estancia de la familia Palau dentro del 

cementerio San Jerónimo, marcó la presencia catalana en un espacio destacado, 

uniéndose a las familias migrantes burguesas que dejaron su marca identitaria dentro de 

la necrópolis. Esta era una de las formas de sentar memoria de origen, tan importante para 

ellos ya que no tenían consigo a sus ascendientes. En este sentido un panteón familiar 

como el de la familia Palau, deja memoria tangible e intangible que trasciende el espacio 

cementerial. En esta necrópolis podemos observar panteones sociales de orígenes étnicos, 

como La Sociedad Española de Socorros Mutuos, el Panteón de la Sociedad Francesa, 

Panteón de la Sociedad Italiana Unione e Benebolenza y Unione e Fratelanza, el Panteón 

Católico Melkita Sirio Libanés, entre otros. Pero las familias también dejaron su marca 

en el espacio cementerial, desde italianos (piamonteses, lombardos y sicilianos) a 

españoles (gallegos, catalanes, castellanos y vascos). Lo mismo hicieron los sirios 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

158 

 
 

libaneses. El cementerio San Jerónimo es así un mosaico de diversas nacionalidades, en 

el que se acentúa el carácter intercultural e interétnico. 

 

Referencias bibliográficas  

Adam, S. (2005). Funebria, dualidad de significación iconográfica en la Ciudad de Azul. 

En: AAVV, Patrimonio cultural en cementerios y rituales de la muerte, tomo I (pp. 122-

144). Buenos Aires, Argentina: Comisión para la Preservación del Patrimonio Histórico 

Cultural de la ciudad de Buenos Aires. 

Ansaldi, W. (1998). La temporalidad mixta de América Latina, una expresión de 

multiculticulturalismo. En: Silveira Gorski, H. (ed.), Identidades comunitarias y 

democracia (pp. 100-123). Madrid, España: Trotta. 

Anta Roca, J. (2016). Símbolos en el cementerio Del Carmen. Sin datos editoriales 

(página web del autor). Recuperado de: 

https://jesusantaroca.wordpress.com/2017/11/01/simbolos-en-el-cementerio-del-

carmen/  

Ariès, P. (1983). El hombre ante la muerte. Madrid, España: Taurus. 

Biblia (1977). Sagrada Biblia. Madrid, España: Biblioteca de Autores Cristianos. 

Capellino, L.; Cufré, P. y Rebaque de Caboteau, J. (2017). Arquitectura Art Nouveau. 

Cementerio de San Jerónimo. Córdoba-Argentina. Córdoba, Argentina: Municipalidad 

de Córdoba. 

Censo General de la población, edificación, comercio, industria, ganadería y agricultura 

de la ciudad de Córdoba, capital de la provincia del mismo nombre. (1910). Levantado 

los días 31 de agosto y 1 de septiembre de 1906. Córdoba, Argentina: Imprenta “La 

Italia”, Edición Municipalidad de Córdoba. 

Chevalier, J. y Cheebrandt, A. (1995). Diccionario de los símbolos. Barcelona, España: 

Herder. 

Choisy, A. (1951). Historia de la Arquitectura. Buenos Aires, Argentina: Víctor Lerú. 

De la Fuente, D. (1898). Segundo Censo de la República Argentina. Económico-social. 

Provincia de Córdoba. 1895. Buenos Aires, Argentina: Talleres Tipográficos de la 

Penitenciaria Nacional.  

Eliade, M. (1979). Historia de las creencias y las ideas religiosas. De Guatama Buda al 

triunfo del Cristianismo. Tomo II. Madrid, España: Cristiandad. 

https://jesusantaroca.wordpress.com/2017/11/01/simbolos-en-el-cementerio-del-carmen/
https://jesusantaroca.wordpress.com/2017/11/01/simbolos-en-el-cementerio-del-carmen/


  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

159 

 
 

Eliade, M. (1998). Imágenes y símbolos. Ensayos sobre el simbolismo mágico-religioso. 

Madrid, España: Taurus. 

Elías, F. (2019). La Voz de los Muertos. Guía de símbolos olvidados en los cementerios. 

Madrid, España: Reino de Cordelia. 

Ferrer, E. (2003). El lenguaje de la inmortalidad. Pompas fúnebres. Ciudad de México, 

México: Fondo de Cultura Económica. 

Fontana, D. (1993). El lenguaje secreto de los símbolos. Una clave visual para los 

símbolos y sus significados. Madrid, España: Debate. 

Guber, R. (2001). La etnografía. Método, campo y reflexividad. Bogotá, Colombia:  

Norma.  

Guenón, R. (1931). El simbolismo de la Cruz. Buenos Aires, Argentina: Obelisco. 

Guía de Comercio de la provincia de Córdoba. (1921). Córdoba, Argentina: Empresa 

Publicidad Córdoba. 

Guía General de Córdoba. (1904) año III, 3ª edición. Córdoba, Argentina: Domeneci 

editor. 

Han, B-Ch. (2020). La desaparición de los rituales. Una topología del presente. 

Barcelona, España: Herder. 

Hurting, S. (1961). Las sociedades secretas. Buenos Aires, Argentina: Editorial de la 

Universidad de Buenos Aires. 

Iglesias, R. (1986). Art Decó en Rosario. Summarios, 105, 17-25. 

Kopytoff, I. (1991). La biografía cultural de las cosas: la mercantilización como proceso. 

En: Appadurai, A. (edit.). La vida social de las cosas. Perspectiva cultural de las cosas. 

Ciudad de México, México: Grijalbo.  

Le Goff, J. (1989). El nacimiento del Purgatorio. Madrid, España: Taurus. 

Lurker, M. (1992). El mensaje secreto de los símbolos. Mitos, culturas y religiones. 

Barcelona, España: Herder. 

Maldonado, L. (2019). Panteones familiares. Cementerio San Jerónimo. Córdoba, 

Argentina: Municipalidad de Córdoba/Dirección de Cementerios Públicos. 

Margariños de Morentín, J. (2007). La semiótica de los bordes. Tópicos del Seminario,18, 

97-112.  

Margariños de Morentín, J. (2008). Una semiótica indicial. Acerca de la interpretación 

de objetos y comportamientos. La Coruña, España: do Castro. 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

160 

 
 

Margariños de Morentín, J. y Shimko, S. (2005). Acerca de la calidad semiótica de los 

cementerios; con especial atención al cementerio de La Plata. En: AAVV, Patrimonio 

cultural en cementerios y rituales de la muerte. Tomo I. Buenos Aires, Argentina: 

Comisión para la Preservación del Patrimonio Histórico Cultural de la ciudad de Buenos 

Aires. 

Morales y Marín, J. L. (1984). Diccionario de iconología y simbología. Madrid, España: 

Taurus.  

Peirce, C. (1974). La Ciencia de la semiótica. Buenos Aires, Argentina: Nueva Visión. 

Reimers, E. (1999). Death and identity: graves and funerals as cultural communication. 

Mortality, 4 (2), 147-166.  

Scott, J. (2002). Los dominados y el arte de la resistencia. Discursos ocultos. Ciudad de 

México, México: Estera. 

Sempé, M. C. Viera, A., García V., García, A. y Gómez Llanes, E. (2009) Arquitectura, 

urbanismo y simbología masónica en cementerios urbanos. Buenos Aires, Argentina: El 

Autor. 

Sempé, M. C., Rizzo, A. y Dubarbier, V. (2003). Los estilos egipcíacos y su expresión 

funeraria. Los estilos egipcíacos y su expresión funeraria. I Jornada histórico-geográfica 

y genealógica de Berazategui. Buenos Aires, Argentina: Asociación orígenes. CD. 

Siete Maestros Masones (2007). Cosmogonía masónica. Símbolo, Rito-Iniciación. 

Buenos Aires, Argentina: Kier. 

Tarán, M. y J. M. Bergallo Loustau (1986). El Art Decó en Córdoba. Summarios, 105, 

26-36. 

Vera de Flachs, M. C. y Riquelme de Lobos, N. D.  (1991). El papel de las colectividades 

extranjeras en el comercio cordobés de principios del siglo. Revista de la Junta Provincial 

de Historia de Córdoba, 14, 112-142). 

Vovelle, M. (2002). Historia de la muerte. Cuadernos de Historia, 22, 75-90.  

 

Notas 

 

1 Miembro fundador y Vocal Miembro de Número 3° de la Red Académica de Estudios sobre la Muerte, 

Cementerios y Ciencias Sociales, con sede en Comodoro Rivadavia, Universidad Nacional de la Patagonia 

San Juan Bosco. Resolución de cargo N° RES. CDFHCS-UNPSJB 539/2022, Asamblea general 14 de 

noviembre de 2023. Profesora Adscripta en Introducción a la Historia, Escuela de Historia, Facultad de 



  

Entre asimilación y visibilización étnica: el panteón de la familia Palau y la construcción de la memoria migrante e identidad 

catalana en el Cementerio San Jerónimo de Córdoba, primera mitad del siglo XX, de Ana Clara Picco Lambert,  

Revista TEFROS, Vol. 24, N° 1, artículos originales, enero-junio 2026: 133-161. En línea: enero de 2026. ISSN 1669-726X   
 

                                                                                                                                                              

 

161 

 
 

 

Filosofía y Humanidades, Universidad Nacional de Córdoba, Profesora Adscripta en Seminario Político y 

Cultural, Departamento de Historia, Facultad de Ciencias Humanas, Universidad Nacional de Río Cuarto. 
2 En arquitectura el término estilema se refiere según Iglesias (op. cit., p. 24) a una construcción morfológica 

recurrente y característica que permite el reconocimiento de un lenguaje arquitectónico especifico. Son 

elementos decorativos que identifican a los estilos artísticos-arquitectónicos. 
3 Censo General de la población, edificación, comercio, industria, ganadería y agricultura de la ciudad de 

Córdoba, capital de la provincia del mismo nombre. Levantado los días 31 de agosto y 1 de septiembre de 

1906. Imprenta “La Italia” (1910, p. 62). Se censaron 11.684 extranjeros europeos en la ciudad de Córdoba 

para ese año, de la cual la mayoría era italiana, luego seguían los españoles y en menor medida, los 

franceses, árabes, alemanes y rusos 
4 Registro de Defunciones de Catedral Nuestra Señora de la Asunción, Córdoba, 1908, libro N° 2, folio 98. 
5 Segundo Censo de la República Argentina. Mayo de 1895. Sección 12 (De la Fuente, 1898, p. 321). 
6 Bolsa de Comercio de Córdoba. Libro de Actas, tomo 1, p. 1-328. 
7 Entrevista a Perico Huerta Palau, bisnieto de Francisco Palau, ingeniero civil. Realizada por Ana Clara 

Picco Lambert el 12/7/202, barrio de Nueva Córdoba, ciudad de Córdoba. 
8 Segundo Censo Nacional, 1895, sección 12 (De la Fuente, op. cit., p. 321). 
9 Registro de Defunción de Pedro José Francisco Palau, 16 de abril, 1912, Libro N° 3, folio 149. 
10 Archivo Histórico Municipal de Córdoba, Libro de Difuntos, 1912, folio 63, nicho Nº 704, Cofradía del 

Rosario. Era adulto al morir.  
11  Registros parroquiales de nacimiento, de Catedral Nuestra Señora de la Asunción, Archivo de la 

Catedral, Córdoba. Acta de Bautismo de Pedro José Francisco Palau, 3/1/1893, Libro N° 1, p. 309. 

(padrinos Pedro Palau y Josefina Prieur de Palau). 
12 Archivo Histórico Municipal de Córdoba, Libro de Difuntos, año 1936, folio 234, Nº de orden 44, adulta 

al morir. 
13 Guía de Comercio de la provincia de Córdoba (1921, p. 120). 
14 Reporte del Cementerio, propietario/arrendatario: Riera de Palau, Filomena. Cementerio San Jerónimo 

de Córdoba. Municipalidad de Córdoba. 


